XTAK: XTAK:

تألف شرمبه فرشد شادی فدرت ایسی مراد معرّنی دو کتاب علمی و تحقیقی

(1)

تفسير

فاتحةالكتاب

تألیف: علاّمه أمینی قدّس سرّه ترجمه: قدرتالله حسینی شاهمرادی

کتاب، دار ای چهار پخش است. و در آن، مباحث ارزندهای عنوان شده است. مانند: جامعیّت فساتحه در علوم قرآن، و قسمتهای مشترک بین فاتحه و قرآن، و صفات ذات و صفات فعل حق تسعالی، مشیّت آزلی و حادث، ناخوشی دلها در روایات معصومین، آور ایمان در آعضاء و جوارح، بسیان اسام رضا علیه السّلام در تسوحید، و علم خدا در روایات معصومین و....

(4)

زمينة

تفسير قرآن

تأليف: قدر تالله حسيني شاهمرادي

کتاب، مبتنی بر آیات و روایات صحیح و معتبر است. در آن، مباحث مهتی مسطرح شده است، مانند: مراحل نزول قرآن، أسامی مختلف و مصادیق و حقیقت کتاب و علم کتاب و ظاهر و بساطن آن، صعب و مستصعب بودن قرآن و حدیث، تفسیر بر آی و تفسیر صحیح، هماهنگی و معیّت قرآن و عترت، موانع و حجابهائی که مانع از درک حقایق و تفسیر درست است، مقام و منزلت شیعیان آل الله که: توانسته اند از قرآن و تفسیر درست آن، نتیجه بگیرند، دنیا و شناخت آن، زهد و هدف و آثار آن و ....

مركز پخش: انتشارات كعبه \_ تهران، خيابان ناصرخسرو، كوچه حاج نايب.



تفسير فاتحة الكتاب و پژوهشي پيرامون آن.

از إمام حسن عسكرى عليه السّلام

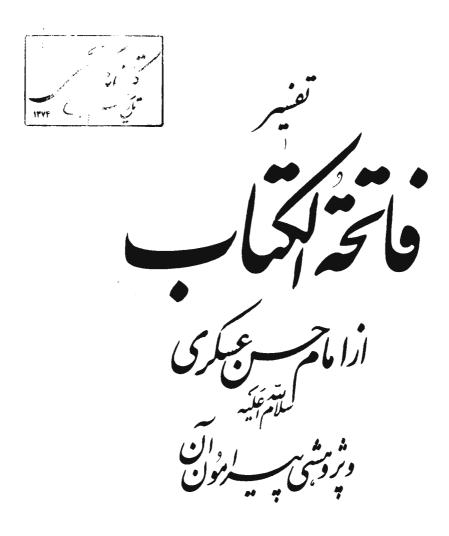
تألیف و ترجمه: قدرت الله حسینی شاهمرادی

جاپ و صحّافی: شرکت افست (سهامی عام) تهران

۱۴۰۴ قمری هجری

۱۳۶۳ شمسی

حقّ جاب، محفوظ است



ٹالفٹے رحبہ '' نٹیجٹ شارمی فدرت ایسی ممراد

المالية المالي

| ٩  | ۱ ــ نسيمي از طرَّهٔ دوست!                           |
|----|------------------------------------------------------|
| 10 | ٢ تفسير «بسم الله الرّحمن الرّحيم»                   |
| 18 | ۳ داستان عبدالله بن یحیی                             |
| ۱۷ | ۴ ـــ داستان دو فرمانروای مؤمن و کافر                |
| 19 | ۵ ــ نصیحت پربار إمام سجّاد علیهالسّلام به زهری      |
| 40 | ع ــ تفسير «الحمدلله ربّ العالمين»                   |
| ٣١ | ۷ _ تفسیر «الرّحمن»                                  |
| 44 | ۸ _ تفسیر «الرّحیم»                                  |
| 27 | ۹ _ تفسير «مالک يومالدّين»                           |
| 49 | ۱۰ ــ تفسير «إيّاك نعبد و إيّاك نستعين»              |
| 40 | ١١ _ تفسير «إهدنا الصراط المستقيم»                   |
| 40 | ۱۲ ــ داستان کسی که؛ نان و انار، دزدید و !نفاق کرد!. |
| ۵١ | ۱۳ ـ تفسير «صراط الّذين أنعمت عليهم»                 |
| ۵١ | ۱۴ ــ تقيّهٔ نيكو!.                                  |
| ۵۵ | ١٥ تفسير «غيرالمغضوب عليهم ولاالضَّالَّين»           |
| ۵۷ | ۱۶ ــ بحثى پيرامون تفسير إمام عسكرى عليهالسكلام.     |

## قال رسول الله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم:

يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله، ينفون عنه تسحريف الغسالين، وانستحال المبطلين، وتأويل الجاهلين. \

۱ ــ تفسير ف اتحة الكتاب، از إسام حسن عسكرى عليه السّلام، (صفحه ٤٨ همين كـتاب). ايـن حـــديث، بــطرق مختلف در منابع و مـآخذ فـريقين، آورده شده است. در اين باره به «زمينهٔ تفسير قرآن» صفحه ۶ مراجعه شود.

## رسول خدا صلّى الله عليه وآله وسلّم فرمود

ایس دانش را دادگسران هر نسلی حامل اند، که؛ تحریفِ خسودسران و غالیان! و إدّعای دروغ پسوچگر ایان! و تأویل جاهلان را از آن، دور سازند!.

|  | • |  |  |  |
|--|---|--|--|--|
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |
|  |   |  |  |  |



## نسیمی از طرّهٔ دوست!.

> پس؛ به بندگانم مژده بده! آنها که بهر سخن، گوش فرامیدهند و بهترینش را (إنتخاب و) تبعیّت میکنند. آنها کسانی اند که؛ خدا، هدایتشان کرده! و آنها، همان أولوا الألباب اند.

فردی که؛ بدون دخالت هوای نفس و شخصیّت رجال، بسخنی گوش فرا دهد و بهترینش را پیروی کند، این همان فردی است که؛ عوامل مزاحم درک و عقل و فطرت خویش را از بین برده و راه را برای إظهار وجود وجدان پاک و عقل سلیم، بازگذاشته است. و تمنها ایسن گروه، أولوا الألباب اند.

روش علمای إسلام، همین بوده و حبوزه های درس و بحث علمی درگذشته و حال به چنین بوده است. اگر بنا بود که؛ فقهاء، در نقد وبسررسی مسائل علمی و فیقهی، شخصیّت فیقهاء گذشته را در نظر بگیرند و داوری کنند، در اجتهاد بروی آنان بسته میشد، و أشری از فضائل و حقایق و معنویّات، باقی نمیماند ً!

۱ ـــ زمر، آیات ۱۷ و ۱۸.

۲ ــ در بارهٔ أولوا الألباب، به «زمينهٔ تفسير قرآن» صفحه ۱۶۲ مراجعه شود.

٣ \_ أَلْبَتُه؛ دور از داوريهاي علمي، إحترام بشخصيّت و مقام آنان، محفوظ است.

گرچه؛ هنگام داوری و نقد علمی ــ در واقع ــ خلاف أدب و إحترامی، صورت نمیگیرد!.

أمير المؤمنين عليه السّلام به حارث هَمْدانى فرمود: إنَّ دينَ اللهِ لأَيُغْرَفُ بِالرِّجْالِ، بَلْ بِآيَةِ الْحَـقَّ، فَـاغْرِفِ الْحَقَّ تَعْرِفُ أَهْلَهُ.

يَاخَارِ! إِنَّ الْحَقَّ أَحْسَنُ الْحَدِّيثِ وَالصَّادِعُ بِهِ مُجَاهِدٌ. \

براستی که؛ دین خدا، به شخصیتها شناخته نمیشود، بلکه؛ (معرفت آن) با نشانهٔ حقق (و حقیقت) است. بنابراین؛ حق را بشناس تا أهلش را بشناسی.

ای حارث هَمْدانی! براستیکه حق، بهترین حدیث (و گفتگو) است! و روشنگر آن، مجاهد (راه خدا) است.

واقعاً چنین است!. بین جمعیّتی که؛ در أثر حجابهای گوناگون، راه درک حقایق و معنویّات برویشان بسته شده، چگونه میتوان صریح و آشکارا سخن از حــق و بــاطل، بــمیان نــهاد! و بروشنگری پرداخت؟ آری آسان نیست!.

برای تشخیص حقّ و باطل و داوری صحیح، پیامبر أكرم صلّی الله علیه و آله وسلّم فرمود: أَنْظُرُوا فیهِ بِقُلُوبِ مُعْتَقِدَةٍ لإِلصَاف، يَهْدَكُمُ اللهُ آ

در آن، با دلهای معتقد بإنصاف بنگرید، خدا،

شمارا هدایت میکند.

و هرگونه برهان و إستدلال و قضاوت، بر ایس پایه استوار است و باین أصل بدیهی برمیگردد.

بعداز آنکه با معیار و میزان حق، لمهلش را شناختیم، میتوانیم باو در حدّ خودش إعتماد کنیم. پس؛ طبق فرمایش إمام صادق علیهالسّلام: «باین علمتان نگاه کنید که از چه کسی میگیرید» آ این مسیر، مسیر طبیعی و فطری دریافت حقایق و دین إلّهی است.

فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا لأَتَبْدِيلَ لِخُلْقِ اللهِ

۱ \_ أمالي طوسي، جلد ۲ صفحه ۲۳۹.

۲ \_ إحتجاج، جلد ۱ صفحه ۱۸.

٣ ــ بصائر الدّرجات، جزء أوّل، صفحه ١٠ و كافي. جلد ١ صفحــ ٣٢

ذٰلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ ولْكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَيَعْلَمُونَ \.

فطرت و آفرینش خدا است! که مسردم را بسر (أساس) آن، آفرید. برای خلق خدا، (تغییر و) تبدیلی نیست. آن، دین قیم است، ولی، بیشتر مردم نمیدانند.

این، همان إسلام و دین مشترک أنبیاء است، که؛ مردم را بـآن دعوت کــرده انــد. و تــفصیلاً دارای درجات و مراتبی است. و مأمور بوده اند که؛ هر کدام بخشی از آنرا تبلیغ کنند. وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْإِسْلاَمِ دِيناً فَلَنْ يُسْقَبَلَ مِـنْهُ وَهُوَ فِــی الْآخِرَةِ مِنَ الْخاسِرِينَ .

> و هر که؛ دیـنی غیر از إسلام، إختیار کـند، از وی هرگـز پـذیرفته نشود! و او، در آخــرت، از زیانکاران است!

آما: أفرادی که این مسیر را از آغاز، بر أساس فطرت پاک نپیموده اند (یا بر پایهٔ تعالیم اسلام، تربیت نشده اند) قبل از هر چیز، عوامل و انگیزه های مخل درون و بیرون وجود خویش را باید از بین ببرند! تا بتوانند، بی شائبه، داوری کنند و حق را دریابند. وگرنه؛ بین درک عقل سلیم و دریافت آنان، فرسنگها فاصله است! هر چه إنسان بر پایه و أساس تربیت و تعلیم إسلام ــ کــه تربیت قرآن و آل الله است ــ تکامل و ترقی حاصل کند، جهل و نادانی را زدوده و بین او و حقایق عالم، فاصله، از بین میرود. به بیان دیگر: متشابهات او، کم میشود و محکماتش افزون میگردد. طی این مسیر، مستقیماً ما را باستان پاک آل الله رهنمون است. آل محمد سلام الله علیهم در مقامی اند که؛ حقایق عالم ــ تماماً ــ برای آنها، مکشوف و روشن بوده! أبداً بسرای آنان، متشابهی در بین نیست. و حقیقت معارف و علم و دانش از این خاندان، بدیگران إفاضه میگردد. بنابر این؛ هر که طالب معارف و علم و حقیقت و معنویت و بر کات و خیر ــ حتّی نازلترین درجهٔ آن ــ باشد، یقیناً! باید از این آستان مقدس، طلب کند! و در این آستان بدریوزگی پردازد. «گرگدا، کاهل بود! تقصیر صاحبخانه جیست؟»

از عنایات و برکات و إفاضات مولا و سرور آفریدگان، إمام حسن عسکری سلام الله علیه، تفسیر حاضر است، که؛ حقیر را \_ تفضّلاً \_ در بیان آن، بـزبان فـارسی، إفــتخار داده انــد. لازم

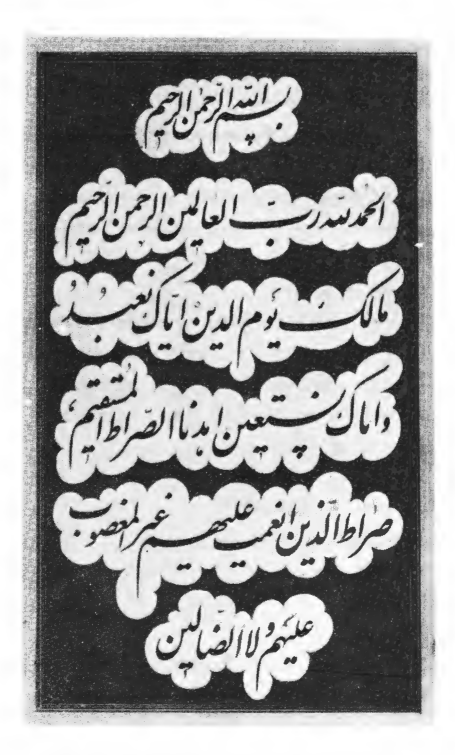
۱ ــ روم، آیه ۳۰.

٢ \_ آل عمران، آيه ٨٥.

بیادآوری است که؛ در بخش آخر این کتاب، سند این تفسیر، بررسی شده، و در این مقدّمه، نیازی بتکرار نیست. چیزی که باید گفت، اینست که؛ گرچه از بیانات معصومین در بارهٔ «فاتحه»، روایات پراکنده و گوناگون بدست ما رسیده است و همه نوراند! و از سرچشمهٔ لایزال نور! امّا؛ «تو خود، حیات دگر بودی ای نسیم وصال»!. ولله الحمد.

قدرت الله حسيني شاهمرادي

\*



## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ

[الله]! همان كسى است كه؛ تمام آفريدگان، بهنگام شدائد و نيازمنديها! و نا اميدى و إنقطاع از جميع [ماسوى الله]، و قطع رابطه از غير خدا، [بسوى او] واله و شيدايند!.

(گوینده) اظهار میکند:

[بسم الله]، یعنی: بر تمام أمورم، یاری از خدا میطلبم! خدائیکه؛ پرستش و بندگی، جز برای او، شایسته نیست! خدائیکه؛ دادرس است، آنگاه که؛ از او دادخواهی شود!. پذیرا و جوابگو است، هر آنگاه که؛ خوانده شود!.

(إمام عليه السّلام، فرمود:)

و این، همان است که؛ مردی، بامام صادق علیه السّلام گفت: یا بن رسول الله! مرا، بر خدا، دلالت کن! او چیست؟! تحقیقاً؛ جدل کنندگان و پیکار جویان! بر من، زیساد شده اند، و مرا گیج و حیران ساخته اند!.

إمام عليه السّلام فرمود: اى بندهٔ خدا! آيا هرگز، سوار كشتى شدهاى!؟ گفت: آدى!

فرمود: آیا؛ (چنین شده که؛ آن) بشکند! و هیچ کشتی نباشد، که ترا نجاب دهد؟! و هیچ شناوری نباشد، که ترا بی نیاز سازد!؟

گفت: آری (پیش آمده است.)

فرمود: آیا؛ در آن هنگام، به دلت افتاد که چیزی از چیزها، قادر است، ترا از ورطهٔ بلایت آزاد کند؟

گفت: آرى!

إمام صادق علیه السّلام فرمود: پس؛ آن چیز (که بدلت افـتاد،) همان، خـدا است! که؛ بر آزاد کردن و نجات دادن، تـوانا است! هنگامیکه؛ مـنجی (دیگری) نـیست ــ و بدادرسی، توانا است! [هنگامیکه؛ فریادرس و دادرسی نیست.]

و إمام صادق عليه السّلام فرمود:

و چه بسا! بسرخی از شیعیان مسا، در آغاز کسار، [بسم الله الرّحمن الرّحیم] را (فراموش کند و) واگذارد! نتیجةً؛ خدا بگرفتاری و بلا، دچارش کند ابرای اینکه؛ آگاه و بیدارش سازد! تا شکر و ثنای او بجای آورد. و در آن گرفتاری و بلا، لکّهٔ ننگ و تـقصیر و کوتاهی او را بهنگام ترک [بسم الله] به از او، بزداید!. (همچون؛ داستان زیر:)

هر آینه؛ عبدالله بن یحیی، بحضور أمیرالمؤمنین علیه السّلام وارد شد. و در مقابلش صندلی بود، أمیرالمؤمنین علیه السّلام باو دستور نشستن داد، و او هم، روی آن نشست. (ناگهان)؛ صندلی، کج شد! و با سرش (بزمین) فرود آمد! و (سرش شکست) و استخوان سرش اندکی نایان شد! و خون، جاری گشت!. أمیرالمؤمنین علیه السّلام، دستور آب داد. آوردند و خون را از او شست. آنگاه فرمود: نزدیک من بیا. نزدش آمد. دست خویش بر آن (زخمی) که؛ استخوانش نمایان بود، گذاشت. از درد آن، بیتاب شد!. و بر آن، دست مالید و آب دهان انداخت. بمجرد این کار، زخمش خوب شد! آنچنانکه و بر آن، دست مالید و آب دهان انداخت. بمجرد این کار، زخمش خوب شد! آنچنانکه گوئی ـ أصلاً! ـ جراحتی باو نرسیده است.

أمير المؤمنين عليه السّلام فرمود: اى عبدالله! حمد و ستايش! براى خداوندى است كه؛ پاک كردنِ گناه شيعيان ما را در دنيا به رنج و محنتشان قرار داه است! تا فرمانبرى و طاعت آنانرا، برايشان، بى آلايش و سالم گرداند! و مستحق أجر و مواب آن گردند.

عبدالله بن يحيى گفت: يا أمير المؤمنين! آيا بـر استى؛ مـا بگناهانــمان مــجازات نميشويم، جز در دنيا؟!

فرمود: آری! (همینطور است). آیا؛ نشنیدی که رسول خدا صلّی الله علیه و آله فرمود:

«دنیا، زندان مؤمن است! و بهشت کافر!»

۱ \_ در نسخهای چنین است: «دچارش نمود»

خدا، شیعیان ما را [بخاطر محنت و رنجی که در این دنیا متحمّل اند، و بخاطر آمرزشی که؛ نصیب آنان فرموده است] حتماً: از گناهان، پاک و پاکیزه میگرداند!. از این جهت است که خدا میفرماید:

«آنچه از گرفتاری و پیشامدی بشما رسد، از آنچیزی است که؛ تــاب و تــوان شما بدست آورده، و (تعداد) بیشماری (از آنرا) میبخشد و میگذرد.»

تا هنگامیکه؛ بآستان رستاخیز در آمدند، طاعات و عباداتشان بر آنها، سرشار گردد! و دشمنان محمد صلی الله علیه و آله، و دشمنان و بدخواهان ما را بنا، بفرمائبری و طاعتی که از آنان سر میزند، در دنیا، پاداش و جزا میدهد! اگر چه؛ طاعتشان بی وزن و بی ارزش است! چون؛ خلوصی همراهش نیست. تا هنگامیکه؛ بآستان رستاخیز در آمدند، گناه و کینهٔ خود [که از محمد و آل محمد و یاران خوب او، در دل داشتند] بر آنان بار گردد! و بخاطر آن، در آتش افکنده شوند!.

و هر آینه؛ شنیدم: محمّد صلّی الله علیه و آله میفرماید:

«در زمان گذشته \_ قبل از شما \_ دو نفر بودند، یکی از آنها، مطیع و مؤمن خدا بود! و دیگری کافر! \_ کـه آشکارا بـدشمنی دوستان او، و مـوالاة (بـدخواهان و) دشمنانش، میپرداخت! ـ و برای هر کدام، فرمانروائی عظیمی در گوشهای از زمین بود.

آن کافر (دشمن خدا) بیمار شد. و در غیر وقستش هوس ماهی کرد، چونکه؛ آن نوع ماهی، در آنهنگام، چنان بگردابها جاگرفته بود! که؛ بدست آوردنش إمکان نداشت. بنابراین، پزشکان، او را از زندگی و جانش، ناامید کردند!. و گفتند:

جانشین و قائم مقامت را معیّن کن، که تو از أهل گورستان، پاینده تر نسیستی! همانا؛ شفایت در این ماهی است، که؛ بآن میل واشتها داری، و بر آن (نیز) راهی نیست!. در این هنگام؛ خدا، فرشته ای بر انگیخت! و باو فرمان داد که آن ماهی را از جایش بر انگیزد! و بطر فی سوق دهد که؛ بدست آوردنش آسان شود. نتیجةً؛ ماهی بر ایش

١ \_ «وَ مَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَغْفُواْ عَنْ كَثيرٍ.» شوري. آيه ٣٠

سپس؛ (تقدیر إلهی!) چنین واقع شد که؛ آن (پادشاه) مؤمن، مریض شد! همانند مرضِ آن کافر [زمانیکه؛ عیناً! جنس آن ماهی از کنار و سواحل (دریا) که بدست آوردنش آسان بود، جدا نمیشد] نتیجةً؛ (پادشاه)، هوس آن ماهی کرد و پرزشکان برایش توصیف کردند و گفتند:

آسوده خاطر باش! اکنون وقت آنست که بر ایت بگیرند، و از آن بخوری و شفا یابی!

در این هنگام؛ خدا، آن فرشته را برانگیخت! و باو فرمان داد که؛ جنس آن ماهی را از سواحل و کرانه ها بگردابها براند! تا دسترسی بآنها میمکن نشود. در نتیجه؛ (آن ماهی)، بدست نیامد. تا آن مؤمن، بخاطر هوس [و دوری از درمانش] از دنیا رفت. و از این جریان، فرشتگان آسمان و أهل آنسامان ــ در زمین ــ بشگفتی فرو رفتند! تا آنجا که؛ نزدیک بود در فتنه قرار بگیرند!. چون؛ خدایتعالی! (از روی فضل و حکمتش) بر آن کافر، آنچه را که بر او راهی نبود، آسان گردانید. و بر آن مؤمن، آنچه را که بسادگی، بر آن راهی بود، غیر ممکن گردانید!.

آنگاه؛ خدا، بفرشتگان آسمان و پیامبر آنـزمان ــ در زمـین ــ بـوحی (خــویش) فرمود:

البته من! (بدون هیچ شک و شبهه ای!) منم خدای کریم تفضل کنندهٔ توانا!. آنچه عطا کنم، زیانم نرساند! و آنچه باز دارم، از من نکاهد! و مقدار[ذرّه ای] بکسی ستم نکنم!.

امّا کافر: از اینکه، برای او، بدست آوردن ماهی را در غیر زمانش آسان نمودم، جهتش تنها این بود که؛ جزای حسنه ای باشد که وی عمل کرده بود. [چون؛ بر من حق است! که از هیچ کس، حسنه ای از بین نبرم] تا برستاخیز در آید. و هیچ حسنه ای در نامهٔ عملش نباشد! و بکفر خویش، داخل آتش گردد. و بندهٔ مطیع (خودم) را از عین آن ماهی، باز داشتم! بسبب خطائی که از او سر زده بود! و با منع ورد آن میل و هوس! و

از بین بردن آن دارو، پاک شدنش را از آن، إراده نمودم. و خواستم که؛ بــه (آستان) مـن بیاید و (جُرم و) گناهی در او نباشد! و (پاک و پاکیزه) داخل بهشت گردد!.» در این هنگام؛ عبدالله بن یحمی گفت:

یا أمیر المؤمنین! حقیقةً، بال و پرم دادی! و مرا تعلیم فرمودی! پس اگر؛ صلاح بدانی، گناهم را در اینجا که بآن إستحان شدم معرفیم کن، تا همچنان؛ تکرارش نکنم.

فرمود: لحظه ای که نشستی، [بسم الله الرّحمن الرّحیم] نگفتی! نتیجه این شد که! بخاطر سهو و نسیانت از آنچه؛ بآن دعوت گشتی و خوانده شدی، خدا، باین مصیبت و گرفتاریت، تمحیص و پاکی از گناه قرار داد. آیا ندانستی که؛ رسولخدا صلّی الله علیه و آله از جانب خدای عزّ و جلّ! فرمود:

«هر إقدام قابلِ توجّه! كه در آن، يادى از [بسم الله] نشود، ناقص و بريده است!»؟ گفتم: آرى، پدر و مادرم فداى شما! بعد از اين، تركش نميكنم.

فرمود: در اینصورت: از آن، بهرهمند و سعادتمندی!.

سپس عبدالله بن يحيي گفت:

يا أمير المؤمنين! و تفسير «بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ» چيست؟

فرمود: البته؛ بنده هرگاه؛ إرادهٔ خواندن يا بجا آوردن عملي داشت، ميگويد؛ [بسم الله] باين معنا كه: [باين إسم، اين كار را بجا ميآورم]. پس؛ هر عملي كه بـجا مـيآورد، در آن به [بسم الله الرّحمن الرّحيم] آغاز كند. يقيناً! برايش در آن، ميمنت و مباركي است!.

إمام باقر عليه السلام فرمود:

محمّد بن على بن مسلم بن شهاب [زُهْرى]، بر على بن الحسين \_ زين العابدين عليه عليهما السّلام \_ وارد شد، در حاليكه او، غمگين و محزون بود. زين العابدين عليه السّلام باو فرمود: ترا چه شده كه، اندوهناك و غمگيني !؟

گفت: یابن رسول الله! بنابر إمتحانی که نمودم. او جانب حسودان، و کسانیکه در من طمع دارند! و از کسیکه امید و آرزو باو دارم! و از کسیکه باو حقیقةً؛ إحسان کردم،

پیاپی، غم و اندوه، بر من میرسد. نتیجةً؛ ظنّ و گمانم مختلف است!. إمام سجّاد علیه السّلام باو فرمود:

زبانت به کام خویش، درکش! تا مالک برادران و دوستانت گردی.

زُهْری گفت: یابن رسنول الله! آنچه از سخنم متبادر در (ذهن) است! بآنان نـیکی و إحسان، بجا میآورم.

إمام سجّاد علیه السّلام باو فرمود: هیهات! هیهات! بر حذر باش! که بان، در خویشتن بشگفت آئی! و بر حذر باش! بسخنی لب باز نکنی، که إنکارش بدلها سبقت دارد! اگر چه؛ پوزش و إعتذار آن، بنزد خودت مهیّا است. پس؛ چنین نیست که؛ بگوش (و دلِ) هر کس که؛ بیمیلی و إنکار، داخل کنی، از حیث پوزش و إعتذار همچنان) در وسعت باشی!.

آنگاه فرمود: ای زهری! کسیکه؛ عقلش از کاملترین چیزی که در او است نباشد! نابودی وی، از ساده ترین چیز باشد، که در او است.

سپس فرمود: ای زهری! و چه مانعی دارد که: مسلمانها را بمنزلهٔ خاندان خویش قرار دهی؟ [بزرگشانرا بجای پدرت! و کوچکشانرا بجای فرزندانت! و همسال خویش را — از آنان — بجای برادرت!] در اینصورت؛ بکدامیک از اینها، میل ظلم و ستم داری؟! و بکدامیک از اینها، به بدخواهی، متمایلی؟! و خواهان پرده دری کدامیک از اینهائی!؟ و اگر؛ إبلیس — که از رحمت خدا، بدور باد! — إظهار کند که؛ تو از یکی از قبله گرایان، بر تری!، نگاه کن ببین! اگر که از تو بزرگتر است، بگو: تحقیقاً؛ بایمان و عمل صالح، از من سبقت گرفته، پس؛ او بهتر از من است. و اگر از تو کوچکتر بود، بگو: بگناهان و معاصی، از او، پیش افتاده ام! پس: او بهتر از من است. اگر؛ همسن و بگو: بگناهان و معاصی، از او، پیش افتاده ام! پس: او بهتر از من است. اگر؛ همسن و رها کنم!؟. و اگر دیدی که؛ مسلمانها تعظیم و تکریمت میکنند! و تر ا ببزرگی یاد میبرند، بگو: این، (از جانب خدا،) فضلی است که بآن پرداختند!. و اگر؛ از آنها کناره گیری و بگو: این، بخاطر گناهی است، که پدید آوردم. و بر استی؛ اگر چنین کاری از جفا دیدی، بگو: این، بخاطر گناهی است، که پدید آوردم. و بر استی؛ اگر چنین کاری از

تو بروز نمود و آنرا عمل کردی، خدا، زندگانی را بر تو آسان گرداند! و دوستانت، زیاد شوند و دشمنانت کم! و از نیکی آنان شادمان گردی! و به تبرّی و جفای آنان تأسّف نخوری!

و بدان! که؛ محترمترین و گرامی ترین مردم بر مردم، کسی است که؛ خیر و برکتش بر آنان جاری و لبریز باشد! و از آنان بی نیاز! (و همچنان) در پرهیز!.

و گرامیترین مردم، بر آنها بعد از او کسی است که از آنان بسر کنار باشد و (همچنان) در پر هیز! اگر چه محتاج و نیازمند آنها است. و تنها؛ أهل دنیا، بأموال دنیا، عشق (و محبّت) دارند، مزاحم آنان عشق (و محبّت) دارند، مزاحم آنان نشود، پیش آنها گرامی و محترم است! و کسیکه؛ [در آن] مزاحمشان نگشت! و از آن مماماً یا قسمتی بر ایشان فرصت و إمکاناتی فراهم نمود، پیش آنها، عزیزتر و محترمتر است!.

إمام باقر عليه السّلام فرمود: آنگاه؛ مردى، بلند شد و گفت: يــا بــن رسول الله؛ از معنى [بِسْمِ اللهِ الرَّحْمُنِ الرَّحيمِ] مرا آگاه كن!

على بن الحسين عليهما السلام فرمود: پدرم از برادرش، از أمير المؤمنين عليه السلام، روايت كرد كه؛ مردى، بلند شد و إظهار نمود: يا أمير المؤمنين! از [بسم الله الرّحمن الرّحيم] مرا آگاه كن! معنايش چيست؟

فرمود:

براستی! وقتیکه؛ [الله] بزبان آوردی، بـزرگترین نــامـــ از نـــامهای خـــداـــرا گفتهای! و آن، إسمی است که؛ غیر خدا، شایسته نیست بآن نامیده شود. و هیچ آفریده ای، بآن نام، خوانده نشده است!.

بدنبالش، مرد سؤال كننده گفت: پس؛ تفسير [الله] چيست؟ في مهد:

همان کسی است که؛ همهٔ آفریدگان، بهنگام شدائد! و نیازمندیها! و ناامیدی! و إنقطاع از جمیع [ما سوی الله] و قطع رابطه از غیر خدا! بسوی او، واله و شیدایند!. و

این، بدان جهت است که؛ هر ریاست طلب و بزرگمنشی! \_ در این دنیا \_ اگر چه بی نیازی و طغیان وی، عظیم و چشمگیر است! (ولی؛) هنگامیکه؛ حوائج زیر دستانش باو زیاد شود! (سرانجام)، نیاز و حاجاتی بآنها روی آور میشود که؛ این (ریاست طلب و) عظمت خواه، بانجامش قادر نیست! و خود این، نیز، با حاجات و نیازی روبرو میشود که در انجامش ناتوان است! نتیجةً؛ بهنگام ناچاری و فقر و فاقه اش! بسوی خدا، إنقطاع و بریدگی پیدا میکند. تا هم و غم او که زائل شد، (دوباره) بشرک خود، باز میگردد!

آیا؛ بخدای عز و جلّ! گوش نمیدهی؟ میفرماید:

«بگو: رأیتان چیست؟ مرا با خبر کنید! که هرگاه؛ شما را عذاب خدا فرا گیرد! و یا شما را ساعت قیامت، فرا رسد! اگر راستگواید! آیا غیر خدا را میخوانید؟. بلکه [فقط] او را میخوانید! پس؛ آنچه خواهش و دعا باو دارید اگر بخواهد (بر آورده میکند! و شرنگ تلخی را) برطرف میسازد. و آنچه شرک آورید، فراموش میکنید!.» خدایتعالی! به بندگانش فرمود:

ای نیازمندانِ رحمتم! براستی؛ ذلّت بندگی را [در همه حال] و نیاز را [در همه أن، أوقات]، گردنگیرتان ساختم! پس؛ در (هر چیز و) هر کاری که شروع میکنید و بتمام آن، و بلوغ نهائیش امیدوارید، بسوی من، کُرنش کنید! و یقین بدانید؛ هرگاه إراده کنم که بخشش و عطا بشما روا دارم، أحدی، بمنع شما قادر نیست! و هرگاه إراده کنم که (نعمتی) از شما باز دارم، کسی، بعطای شما قادر نیست! بدینجهت؛ من، ذیحق ترین فردی ام که؛ بآستانش گدائی شود! و لایقترین کسی که؛ (بایستی آفریدگان) بسویش تضرع و زاری کنند! پس؛ در آغاز هر مطلب کوچک و برزگی، بگوئید: [بسم الله الرعمن الرعمن الرعم] که در واقع، چنین گفته اید:

بر این کار، استعانت و یاری از خدا میطلبم. خدائیکه؛ پسرستش و بندگی غیر او، جایز نیست! خدائیکه؛ دادرس است! هر آنگاه که از او دادخواهی شود!. پذیرا و جوابگو است، هرگاه خوانده شود!.

١ = قُلْ أَرَأَيْتَكُمْ إِنْ أَتِيكُمْ عَذَابُ اللهِ أَوْ أَتَتْكُمُ السّاعَةُ أَغَيْرَ اللهِ تَدْعُونَ إِنْ كُنْتُمْ صادِقينَ بَـلَ إِيّـاهُ تَـدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَ وَتَنْسَوْنَ مَاتُشْرِكُونَ» أنعام. آيات ٢٠ و ٢١.

[رحمن] است! چون؛ با توسعهٔ رزق و روزی، برما، رحمت آوَرَد!. [رحیم] است بر ما ــ در أدیان ما و دنیا و آخرت ما ــ

خدا، دین را بر ما تخفیف داد! و آنرا سبک و آسان گردانید! و او بـر مـــا ــ بــــا جدائی و تمیّز ما از دشمنانش ـــ رحمت آوَرَد!

سپس آنجناب، إظهار نمود كه؛ رسولخدا صلَّى الله عليه وآله، فرمود:

هر كه را أمرى كه؛ بدان پرداخته، غمگين و محزون كند، آنگاه [بسم الله الرّحمن الرّحيم] بگويد \_ در حاليكه از او، خالصانه [براى خدا] سر بزند! و با جان و دل، باو، روى آورد! \_ در آن، يكى از دو فايده است:

یا رسیدن به نیاز دنیائی او است!

و یا چیزی است که؛ بنزد خدا، برایش مهیّا است!.

و آنچه نزد خدا است، برای مؤمنین، بهتر و پایندهتر است!.

و حسن بن على عليهماالسّلام افزود كه؛ أمير المؤمنين صلوات الله عليه فرمود: و همانا؛ [بِسْمِاللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيمِ]، آيـه اى از فـاتحة الكتاب است. و ايـن سوره، شامل هفت آيه است، كه تمام شدنش به [بِسْمِاللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحيم] است.

و إضافه نمود كه؛ شنيدم رسولخدا صلّى الله عليه وآله ميفرمايد كه: خداى عزّوجلّ! بمن فرمود:

اى محمّد! «وَلَقَدْ آتَيْناكَ سَبْعاً مِنَ الْمَثْاني وَالْقُرْآنَ الْعَظيمَ» `

و به [فاتحة الکتاب]، منّت خاص جداگانه ای بر من نهاد! و آنرا مقابل قرآن که از جلال و عظمت، دریای موّاج است! \_ قرارداد. و یـقیناً؛ فـاتحة الکتاب، بـزرگترین و شریفترین چیزی است که در گنجهای عرش (إلّهی!) است. و بـراستی؛ خـدا، مـحمّد را بان، ویژگی بخشید! و شرافت و بـزرگی داد!. و در آن، هیچیک از پـیامبرانش را بـا او، شریک نگردانید \_ جز سلیمان \_ که [بسمالله الرّحمن الرّحیم] را بـاو عطا فـرمود. آیـا

۱ \_ حجر، آیهٔ ۸۷

نمی بینی که از زبان بلقیس میآورد؟ آنگاه که گفت:

«إِنِّي أُلْقِيَ إِلَىَّ كِتَابٌ إِنَّهُ مِنْ سُلَيْمَانَ وَإِنَّهُ بِسُمِاللَّهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحيمِ.»

زنهار! (ای شنوندگان!) کسیکه آنرا بخواند، و بدوستی و موالات محمد و آلش کهپاکان روزگارا ند! معتقد باشد، و بدستورشان مطیع و منقاد! و بظاهر و باطنشان مؤمن شود، خدای عزّوجلّ! بهر حرفی از آن، باو، حسنه ای مرحمت کند! که هر حسنه بالاتر و برتر است از دنیا و آنچه در او است از مال و منال و أنواع خیرات ... و هر که؛ بخواننده ای [که آنرا میخواند] گوش فرا دهد، برایش باندازهٔ ثلث پاداشی است که برای خواننده، مهیّا است! بنابراین؛ بایستی هریک از شما، در افرایش ایس خیر و عنایت که (رایگان) بشما روی آور است ... بکوشد. پس؛ برای شما، غنیمتی است (هشدار! که) وقتش منقضی نشود! که در آنصورت، غم و اندوه و ندامت، در دلهای شما باقی بماند!

\*

ر \_ نمل، آبة ٣١

دربارهٔ «اَلْحَمْدُ سِهِ رَبِّ الْعَالَمينَ» إمام عليه السّلام، فرمود:

مردى، حضور إمام رضا عليه السلام آمد و گفت: يابن رسول الله! از [الحمدالله ربّ العالمين] مرا آگاه كن، تفسيرش چيست؟!

فرمود: پدرم از جدم، از باقر، از پدرش ــ زین العابدین ــ علیهــم السلام بر ایم روایت کرد که؛ مردی حضور أمیر المؤمنین علیه السلام آمد و گفت:

يا أمير المؤمنين! مرا از [اَلْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمينَ] آگاه كن، تفسيرش چيست؟! فرمود:

الحمدلله، آنست که؛ خداوند، برخی از نِعَمی را که ببندگانش ارزانی داشته! سربسته بآنها معرّفی کرده است! چون؛ تفصیلاً! بشناسائی همهٔ آنان قادر نیستند. زیرا؛ نِعَم و عطای او، بیش از آنست که بشماره در آید و شناخته شود!. از اینرو؛ بآنان فرمود: [بگوئید: حمد و ثناء، ویژهٔ خدا است! بر آنچیزی که بدانوسیله بر ما با نعام فرمود!]

ربّ العالمين، يعنى: مالک و صاحب إختيار جهانها است! [و جهانها؛ گـروه إجتماعات از همهٔ مخلوق ــ از جماد و حيوان ــ است]

امّا حیوانات: خداوندگار، آنها را در [یدِ] توان و قدرتش زیر و زبر میکند! و از روزیش بآنها میخوراند! و در کنف حمایتش نگهدار! و بر آنها محیط است! و بـرأساسِ مصلحتش همه را تدبیر میکند!.

و امّا جمادات: هم او است که؛ با (دستِ) قدرتش آنها را نگه میدارد! و آنچه را که بهم پیوند و پیوستگی دارد، از سقوطشان جلوگیر است. و آنچه که؛ در حال إنهدام و سقوط است، مانع از إتصال و پیوند آنست!. آسمانرا حافظ و نگهدار است، که بر زمین،

واقع نشود! ــ مگر باذن و إجازهٔ او ــ و زمین را حافظ و نگهدار است، کـه فــرو نــرود! [جز بفرمان و أمر او]. براستی که؛ او، به بندگانش، حقیقةً؛ رأفت و رحمت دارد!. فرمود:

و [ربّ العالمين]، مالک و خالق و روزیرسان آنها است ــ از آنجا که میدانند! و از آنجا که نمیدانند!\_

پس؛ روزی، معلوم و تقسیم شده است. فرزند آدم، بهر روش و آئین که میخواهد در دنیا رفتار نماید در هر حال و موقعیّتی که هست دروزی، باو میرسد! تقوی تقوی دار، زیادش نمیکند! و تبهکاری (فاسق و) فاجر، بکاهش و نقصانش نمیآلاید. بین بنی آدم و روزیش، پرده ای است! که؛ روزی، طالب و جویای او است! تا آنجا که اگر؛ أحدی از شما، در طلب روزیش درنگی نماید، روزیش در جستجوی او است! همچنانکه؛ مرگومیر، بجستجوی وی است!

أمير المؤمنين، افزود كه: آنگاه خدايتعالى! بآنان فرمود:

بگوئید؛ حمد و ثناء، برای خدا است! بر آنچیزی که بدانوسیله، بر ما إنعام فرمود. و بدانوسیله؛ ما را از خیر و عنایتی، قبل از تکون ما ــ که در کتب و نوشته های أوّل است ــ یادآوری فرمود.

در این، فرض و إیجابی است بر [محمّد و آل محمّد]، بنابر آنیچه که پسروردگار، آنوجود محترم و دودمانش را (نسبت بدیگران،) فضیلت و بسرتری داد! و بسر شیعیانشان، فرض و واجب است که؛ بآنچه آنانرا فضیلت و بسرتری داد، سپاسگزار او باشند!. و آن، بدینجهت است که؛ رسولخدا صلّی الله علیه وآله فرمود:

زمانیکه؛ خدا، موسی بن عمران (پیامبرش) را برانگیخت! و رازدار، إنتخابش نمود! و دریا را شکافت و بنی إسرائیل را با آن نجات داد! و باو، تورات و ألواح، عطا کرد! (او) منزلت و مقام خود را نزد پروردگار عزّوجلً! خویش دید، إظهار نمود: پروردگارا: تحقیقاً؛ مرا بکرامتی مشرّف گردانیدی که بیش از من هیچکس را بانمقام، نرساندی!.

خدای عزّوجلّ! فرمود: ای موسی! آیا؛ ندانستی که؛ [محمّد]، نـزدمـن، از تـمام فرشتگانم و همهٔ آفریدگانم بالاتر و برتر است!؟

موسی گفت: پروردگارا! پس اگر؛ [محمّد]، پسیش تسو، بسالاتر و بسرتر از همهٔ آفریدگان تو است، آیا؛ در [آلِ] پیامبران، نزد تو، شریفتر و گرامی تسر از آل مسن، وجود دارد؟

خدایتعالی! فرمود: ای موسی! آیا ندانستی که برتری و فضل [آل محمّد] بر همهٔ آل پیرامبران، مانند فضل محمّد است بر جمیع فرستادگان!؟

(موسی) گفت: پروردگارا! پس؛ اگر فضل [آلمحمّد]، پیش تو ایـنچنین است، آیا در أصحاب أنبیاء ــ نزد تو ــ شریفتر و گرامی تر از صحابهٔ من وجود دارد؟

خدا فرمود: ای موسی! آیا ندانستی که؛ فضل و برتری أصحاب [محمّد] بر تـمام أصحاب فرستادگان، مانند فضل و برتری [آلمحمّد] است بر همهٔ آل بیامبران! و مـانند فضل و برتری [محمّد] است بر جمیع فرستادگان!؟

موسی گفت: پروردگارا! پس اگر؛ محمّد و آل او و أصحابش، چنان است که توصیف فرمودی! پس آیا؛ در أمّت پیامبران بیش تو برتر و بالاتر از أمّت من وجود دارد؟ (و حال آنکه؛) ابر آسمانرا بر آن داشتی که بر أمّت من، سایه افکند! و [مین و سلوی] بر آنان نازل فرمودی! و برایشان دریا را شکافتی!؟

خدایتعالی! فرمود: ای موسی! آیا ندانستی که؛ فضل و برتری أمّت (محمّد] بـر تمام أمّتها، مانند فضل و برتری من است بر همهٔ آفریدگانم!

موسی گفت: پروردگارا! ای کاش! آنها را میدیدم!

در اینهنگام، خدای عزّوجل باو وحی (و إلهام) کرد: ای موسی یقیناً بو آنها را هرگز نخواهی دید! الآن وقت ظهورشان نیست. امّا از در بهشت در آینده، آنها را می بینی اید در بهشت عَدن و فردوس برین! به پیشگاه محمّداند! در نعیم آن، بگردش و تفرّج گوناگون میبردازند! و در خیر و بر کاتش مباهات و إفتخار میکنند! آیا ادوست داری که اسخن و کلام آنها را بگوشت برسانم!؟

گفت: آری! پروردگارا!

فرمود: روبرويم بايست! و آستين خويش بالا زن! مانند ايستادن بندهٔ دليلِ خــوار! مقابل سيّدِ جليلِ صاحب إختيار!.

موسی، چنین کرد.

آنگاه؛ پروردگار عزّوجلّ ما! ندا در داد: ای أمّت محمّد!

ناگاه، تمامشان باو جواب دادند:

«لبيّک! اللّهـــمّ لبيّک! لاشريک لک لبيّک! إنّ الحمد و النّعمة والملک لک لاشريک لک لبيّک!»

و آنها در صلب پدران و رحم مادرانشان بودند.

إمام فرمود: پس؛ خدايتعالى! إجابت آنانرا [شعار حج] قرار داد.

آنگاه؛ پروردگار عزّوجلّ ما! ندا کرد:

ای اُمّت محمّد! یقین بدانید، قضا (وقَدَرِ) من بر شما، چنین است که؛ رحمتم بسر غضبم پیش افتاده است! و گذشتم بر عِقابم!. پس؛ حقیقةً! قبل از اینکه مرا بخوانید، دعای شما را پذیرفتم! و قبل از اینکه از من بخواهید، بشما عطا کردم! از شما، کسیکه با شهادت [لاإله اِلاّ الله وحده لاشریک له و أنّ محمّداً عبده و رسوله] بدیدار من آید، و حال آنکه؛ در أقوال و گفتارش صادق، و در أفعال و کردارش، مُحق باشد! و گواهی دهد که؛ علی بن أبیطالب، بسرادر و وصیّ بعد از وی است و ولی او است، بسطاعت و پیرویش ملتزم باشد، همچون پیروی و طاعت محمّد! و گواهی دهد که؛ أولیائش [که برگزیدگان و أخیار و پاکان روزگارند!] بعجایب آیات حق، ملبساند! و دلائل حجب إلهیاند! و بعد از خدا و پیامبرش، أولیاء پروردگاراند، او را وارد بهشتم میسازم. اگر چه؛ گناهانش مثل کف دریا باشد!.

فرمود: زمانیکه؛ پیامبر ما\_محمّد صلّی الله علیه وآله\_برانگیخته شد، خدایتعالی! گفت:

[ای محمد او آنگاه که أمّت را ندا باین کرامت دادیم، به جانب طهور نمودی ا

ولیکن؛ رحمتی از پروردگار تو است!]

سپس؛ خداى عزّوجلّ! بمحمّد صلّى الله عليه وآله فرمود:

بگو: اَلْحَمْدُلَّهِ رَبِّ الْعٰالَمينَ، بر آنچه که مرا از این فضیلت، بآن، ویژگی بخشید!. و بأمّش فرمود:

و شما بگوئید: الحمدلله ربّ العالمین، بر آنچه که ما را از این فضیلت، بآن ویژگی بخشید!.

دربارهٔ «الرّحمن الرّحيم» إمام عليه السّلام فرمود:

[رحمن]، همان کسی است که؛ بروزیِ بـندگانش شدیـداً مـتمایل است؛ و مـوادّ روزیِ خود را از آنان نَبُرَد، اگرچه فرمانش نَبَرَند؛.

بأفراد با إيمان، در كاهِش بندگى و طاعتشان [رحيم] است. و بأفراد كافر كيش و ناسياس! — كه خواستار كمك و همراهى اند، با رفق و مدارا! بآنان ـــ [رحيم] است. أمير المؤمنين فرمود:

[رحمن]، همان كسى است كه؛ بروزي بندگانش شديداً متمامل است!.

فرمود: و از رحمتِ او است! که چون؛ نیروی بلند شدن و غذا خوردن از کودک، گرفته است! بجای آن، تـابوتـوان بــمادرش داد! و او را بکودک (خــویش) دلسوز و مهربان آفرید! تا بتربیت و پرستاریش قیام کند. و چنانـچه؛ (دستِ روزگار)، مـادری از مادران را سنگدل و بیعاطفه پرورید! تربیت و پرستاریِ طفلِ (عاجز) را بدیگر مؤمنین، واجب گردانید.

و از آنجاکه؛ نیروی تربیت و قیام بمصالح فرزند، از (شالودهٔ وجودِ) برخی از حیوانات، گرفته شده، آن تاب و توان را در أولاد و فرزندشان جایگزین نمود! که در زادروزش بیاخیزد! و بدنبال روزی مقدرش براه افتد!.

إمام عليهالسّلام فرمود: و تفسير [الرّحمن]، اينست:

[الرّحمن] که قول خـدا است، مشتقّ از رَحِـم است . شنیدم رسولخـدا صلّی الله علیه وآله میفرماید: خدای عزّ و جلّ! فرمود:

من، [رحمن]ام، و آن، [رَحِم] است. برایش إسمی از إسم مشتق نـمودم، كسیكه با آن، رابطه برقرار كردم! و كسیكه از او جـدا شد، از او حدا شدم!.

جدا شدم!. ١ ـ يا مشتق از رحمة است.

آنگاه؛ على عليه السلام فرمود: آيا ميدانى اين [رَحِم] چيست؟ \_ كه هر كه با آن، رابطه برقرار نمود؛ و هر كه از آن، بسريد! (خداي) رحمن، با او، رابطه برقرار نمود! و هر كه از آن، بسريد! (خداي) رحمن، از او بريد!؟ \_

گفته شد: یا أمیرالمؤمنین! هر قومی را باین وادار نمود که؛ خویشان و أقوامشانرا اکرام و إحترام کنند! و صلهٔ رَحِم بجای آورند!

بآنها فرمود: آیا؛ بر این وامیدارد که؛ با أرحام کافرشان صلهٔ رحم کنند!؟ و کسی را بعظمت شناسند که خدا، کوچکش شمرده!؟ و حال آنکه؛ إحتقار و کوچک شمردنِ کفّار را بر او واجب کرده است!؟.

گفتند: نه، ولي؛ آنها را به صلهٔ أرحام مؤمنشان وادار نموده است.

افزود، که؛ أميرالمؤمنين عليهالسّلام فـرمود: آيــا؛ بــراى إتّصالشان يبدر و مـــادر خويش، حقوق أرحام و خويشانشان را واجب ساخت؟

(مخاطب، إظهار نمود:) گفتم: آری، ای برادر رسولخدا.

فرمود: در اینصورت، آنها \_ فقط \_ حقوق پدران و مادران را در بارهٔ آنان، بر آورده مسازند!.

گفتم: آری! ای برادر رسولخدا.

فرمود: پدر و مادرشان \_ فقط \_ آنها را در دنیا، غذا میدهند و از ناملایمات و مصائبش نگه میدارند! و آن، نعمتی است نابودشونده! و ناملایمی است که از بین میرود! در صور تیکه؛ رسول پروردگارشان، بنعمت دائمی \_ که از بین نرود \_ سوقشان داد! و از ناملایمی نگهدارشان بود که فناناپذیر و أبدی است!

بنابراین؛ کدامیک از این دو نعمت، عظیمتر است؟

گفتم: نعمت رسولخدا صلّی الله علیه وآله، أجلّ و أعظم و بزرگتر است! فرمود: پس چگونه جایز باشد که؛ بر أدای حقّ کسی وادار نماید که؛ خدا، حقّش را ببزرگی یاد کرده است!؟

گفتم: آن، جایز نیست.

فرمود: پس؛ در اینصورت، حقّ رسولخدا صلّی الله علیه وآله، عظیمتر از حقّ پدر و مادر است؛ و حقّ رَحِم پیامبر \_ نیز \_ بالاتر و عظیمتر از حقّ رَحِم والدین است. بنابر این؛ رَحِم رسولخدا صلّی الله علیه وآله، بصله و إتّصال، سزاوارتر است و جرم و گناه) قطعش، عظیم تر!.

پس؛ وای! و صد وای!! بر کسیکه؛ در رسولخدا [قطع رَحِم] کند!. و وای! و صد وای! بر کسیکه؛ حرمت رَحِم رسولخدا وای! بر کسیکه؛ حرمت را تعظیم و تکریم نکند!. آیا ندانستی؛ حرمت رَحِم رسولخدا (ص)، حرمت رسولخدا (ص)، حرمت خدا است!؟ و البته! حقّ خدا، از هر منعم غیر او، عظیم تر است!. ویقین بدان! هر مُنعم بز او بنها از این حیث، إنعام کرده که؛ پروردگارش برای آن، مقدر او ساخته! و او را بدان توفیق داده است!.

آیا ندانستی؛ خدا بموسی بن عمران، چه گفت؟

گفتم: پدر و مادرم فدای شما! باو چه فرمود؟

إظهار داشت كه؛ خدايتعالى! فرمود: اى موسى! آيا بكُنْه اين مطلب، پى ميبرى؟ كه رحمت من، ترا تا چه حدّى فرا گرفته؟

موسى گفت: تو، از پدر و مادرم بمن مهربانترى!

خدا فرمود: ای موسی! و حقیقت، جز این نیست که؛ بخاطر فضل رحمتِ من، مادرت بتو رَحْم آوَرْد! بنابر این؛ منم که او را برِ فق و مدار ایش بر تو بر واداشتم! و قلب او را پاک و پاکیزه نمودم! تا خواب شیرین خویش را برای تربیت و پرورشت رها کند! و اگر؛ با او چنین کاری نمیکردم، با دیگر زنان، یکسان بود.

ای موسی! آیا بکُنه این مطلب، پی میبری که؛ بنده ای از بندگانِ مؤمنم بر ایش خطا و گناهانی است، که بآخرین کر انه های آسمان رسد! آنها را بر ایش میآمرزم و باکی ندارم! (موسی) گفت: پروردگارا! چگونه باکی نداری!؟

فرمود: برای خصلتِ شریفی که در بندهٔ من است، و من آنر ا دوست دارم. و او

آنست که؛ برادران فقیرِ مؤمنش را دوست دارد! و بآنان سر میزند! و خودش را با آنها، یکی میداند! و بر آنان تکبّر نمیکند. هرگاه؛ چنین فعلی از او سر زد، گناهان او را برایش میآمرزم و باکی ندارم!.

ای موسی! یقین بدان! که فخر (و عظمت)، ردای من است! و کبریاء و بـزرگی، روپوش من! پس؛ هر که؛ در چیزی که باین دو مربوط است، با من، نزاع (و جدال) کند، بآتش خود، عذابش کنم!.

ای موسی! یقین بدان، از بزرگداشتِ جلالِ من اینست: بندهٔ مـن ــ کـه از حُـطام دنیا، بهرهورش ساخته ام ــ به بنده ای از بندگانِ مـؤمنم [کـه در دنـیا، دست او را کـوتاه کرده ام،] [کرام و إحتر ام کند. پس اگر؛ بزرگی و نخوت، بر او إبراز نمود، تحقیقاً؛ بزرگی و عظمتِ جلال مرا، سبک شمرده! و توهین کرده است!

سپس؛ أمير المؤمنين عليه السّلام فرمود:

البته؛ رَحِمى كه؛ بنا بفرمايش خود أنا الرّحمن از رحمت خود، مشتق نموده، همان [رَحِم محمّد (ص)] است. و يقين بدان! از إجلال و تعظيم خدا، إجلال و تعظيم محمّد (ص) است. و البته؛ از إجلال و تعظيم محمّد (ص)، إجلال و تعظيم رَحِم محمّد (ص) است. و براستی! هر مرد و زنِ مؤمن، از شيعيان ما هم او از رَحِم محمّد (ص) است. و يقين بدان! كه إجلال و تعظيم آنها، از إجلال و تعظيم محمّد (ص) است. پس؛ وای! بر كسيكه؛ اندكی از حرمت محمّد (ص) را سبك شمارد! و خوشا بر أحوال كسيكه؛ حرمتش را تعظيم كند! و بزرگش بداند! و رَحِمش را إكرام و إحترام كند! و صلة رَحِم بجای آورَد!.

دربارهٔ «الرّحيم».

إمام عليه السّلام فرمود:

و أمّا؛ [الرّحيم]، معنايش اينست كه: او به بـندگانِ مــؤمنش رحيم است. و از رحمت او است كه صدرحمت آفريد!. از آن، رحمت واحدى در خلايق و همهٔ آفريدگان، قرار داد. و بآن، مردم بيكديگر، رحيم و دلسوزنــد! و مـادر، بـفرزندش مــهربان!. و (از

اینرو) مادران (در عالم) حیوانات، بر أولادشان گرایش و عطوفت دارند! پس؛ آنگاه که روز رستاخیز، فرا رسد [رحمتِ واحد] را به نودونُه بخش دیگر، بیفزاید! و با آن، بـأمّت (جلیلِ) محمّد (ص) رحمت آورد! آنگاه؛ دربارهٔ کسانی از أهل این ملّت ــ کـه بـرایشان خواهان شفاعت اند ــ شفیعشان گرداند. تا اینکه؛ فردی پیش مؤمنِ شیعه میآید و میگوید: شفاعتم کن!

و (او) گوید: چه حقّی بر من داری؟

میگوید: روزی، ترا آب دادم.

\_ آنچه رخ داده، بیادش آوَرَد \_

پس؛ شفاعتش كند، و شفاعتش در او قبول افتد.

و دیگری میآید و میگوید: براستی؛ بر تو حقّی دارم! پس؛ شفاعتم کن! میگوید: و حق تو، بر من چیست؟

جواب میدهد: ساعتی در روز گرم، بسایهٔ دیوارم پناهنده شدی!

پس؛ شفاعتش کند، و شفاعت دربارهٔ او، قبول افتد. و دائماً؛ شفاعت کند! حتّی شفاعتِ او، دربارهٔ آشنایان و همنشینان و همسایگانش پذیرفته شود.

و يقيناً؛ مؤمن، نزد خدا، از آنچه گمان ببريد، گراميتر است!.



دربارة «مالِكِ يَوْمِ الدّينِ» إمام عليه السّلام فرمود:

(خدا) بر إقامهٔ روز جزا که همان روز حساب است ــ قادر و توانا است. قــادر است که آنرا از زمان وقوعش جلو بیندازد! و از أوقاتِ بُروزش بتأخیر افکند!

او، در روز جزا \_ نیز \_ مالک است. از اینرو؛ بحق، داوری کند. کسیکه؛ دامنِ خویش بجور و ستم، آلوده است! در آنروز، مالکِ هیچ حکم و داوری نیست! [همانگونه که در دنیا، کسیکه صاحب إختیار و مالک أحکام است ستم کند!.]

فرمود: و أمير المؤمنين عليه السّلام إضافه نمود كه؛ آن، روز حساب است. و فرمود كه: شنيدم رسولخدا (ص) ميفرمايد:

آیا؛ شما را به زیرکترینِ زیرکها! و أحمق ترین أحمقها! خبر ندهم؟ گفتند: آری! یا رسول الله!

فرمود: زیرکترین زیرکها، کسی است که؛ نَفْسش را محاسبه کند! و بـرای آنـچه بعد از مرگ است، عمل نماید. و أحمقترین أحمقها کسی است که؛ پـیروِ هوای نـفسش باشد! و آرزوهای پوچ از خدا بخواهد!.

در اینهنگام، مردی گفت: یا أمیرالمؤمنین! و إنسان، نَـ فْسش را چـطور مـحاسبه کند؟

فرمود: هرگاه؛ (برایش) بامدادی! سپس شامگاه، فرا رسد، به نَفْس خویش مراجعه کند و بگوید:

ای نفس! براستی؛ این روز، بر تو سپری شد. هرگز بسوی تو بر نمیگردد! و خدایتعالی! درباره اش ترا بازخواست نماید که؛ در چه فانی اش کردی؟ در آن، چه عملی انجام دادی؟ آیا خدا را بیاد آوردی؟ یا او را ستودی؟ آیا؛ حوائج مؤمنی را برآوردی؟ آیا؛ گرفتاری و بلا را از او برطرف ساختی؟ آیا؛ هنگامیکه؛ از تو غایب بود، آبروی او را

در أهل و أولادش \_ نگهداشتى؟ آيا؛ بعد از مرگ، إحترام او را در أخلافش رعايت كردى؟ آيا، از غيبتِ برادر مؤمنى [بفضل و برتري مقامت] صر فنظر كردى؟ آيا؛ مسلمانى را كمك كردى؟ در آن چه كردى؟

و آنچه در کمون وجود او است، بیاد آورَد.

پس؛ اگر بیادش آید که از او، خیری سر زده، بحمد و ستایش خدای عز و جل! پردازد و بتوفیقش، او را ببزرگی یاد کند! و هرگاه نافرمانی و عصیان یا تقصیری بیاد آورد، ذات أقدس إلهی را بترک تکرارش \_ إستغفار کند! و با طرق زیر، از نَفْس خویش، آنرا بزداید:

[بتجدید صلوات بر محمد و آل پاک و طاهر او! و پیشنهاد بیعت أمیر المؤمنین و صلوات الله علیه، بر نَفْس خویش! و پذیر فتنش بسرای آن! و تکرار لعن مسبغضین و بدخواهان و دشمنان او و بازدارندگان از حقوقش!]

پس؛ هرگاه چنین فعلی از او سر زد، خدای عزّ و جلّ! گفت: با موالات و دوستیت با أولیاء و دوستان من، و عداوت و دشمنی ات با دشمنانم، در چیزی از گناهان، با تو مناقشه نکنم!

## دربارهٔ «إيّاك نَعْبُدُ و إيّاك نَسْتَعينُ»

إمام علیه السّلام، إظهار نمود که؛ در «إیّاک نعبد و ایّاک نستعین» خدایتعالی! فرمود: ای آفریدگان! \_ که در نعمت سرشار (من)، غوطه ورید! \_ بگوئید:

[تنها، ترا میپرستیم!] ای خدائیکه؛ نعمتِ فراوان و رحمتِ گوناگون بـما ارزانی داشته ای! با ذلّت و کُرنش و فروتنی! بدون ریا و شهرت و جـاه! ــ خـالصانه! ــ تــرا فرمانبرداریم!. [و تنها، از تو، یاری می طلبیم!] بر طاعت و بندگیت ــ آنچنانکه فـرمودی ــ از تو کمک میخواهیم. و از دنیای خود، آنچه از او نَهیش کردی، حذر کنیم! و تـقوی، پیشهٔ خود سازیم. و از شیطان [کــه از درگـاه مــقدّست دور است!] و از جــن و إنس گمراه کنندهٔ سرکش! و از ستمگران آزاریشه! بدامن عصمت چنگ زنیم!.

فرمود: و از أمير المؤمنين عليه السلام، از بـزرگ شقـاوت و بـدبختى! سؤال شد. فرمود:

مردی که؛ دنیا را بخاطر دنیا، رها نمود! دنیا را از دست داد و زیانکار آخرت شد. و مردی که با ریاء مردم، بندگی نمود! و کوشید! و روزه گرفت!. او، همان کسی است که از لذّات دنیا، محروم گردید! و رنج و زحمتی گریبانگیرش شد! که هرگاه؛ خالصانه باو روی مینمود، سزاوار (پاداش و) توابش بود. پس؛ وارد آخرت شد در حالیکه؛ بگمانش از او \_ واقعاً! \_ عملی آنچنان سر زده، که با آن، میزانِ عملش را سنگین و وزین میکند! ولی؛ آنرا [هباءً منثوراً] مییابد!.

گفته شد: از مردم، چه کسی پشیمانی و حسرتش از همه زیادتر است!؟ فرمود: آنکه؛ مالش را در میزانِ دیگری دید! و خدا، او را بآن، وارد آتش نـمود! و وارثش را بآن، داخل بهشت گردانید.

گفته شد: این، چگونه شود؟

فرمود: چنانکه برخی از برادران ما، داستان مردی را بیان نمود، که؛ بـر او وارد

شد در حالیکه او، (مرکبش را) میراند. باو گفت:

فلانی! دربارهٔ صد هزار (پولی) که در این صندوق است، چه میگوئی؟ گفت: از آن، هرگز زکاتی ندادم! و هرگز صلهٔ رَحِمی از آن، بجا نیاوردم! إضافه نمود، گفتم: پس بر چه (أصول،) آنرا گِردآوردی؟

گفت: بخاطر سختگیری پادشاه! و عائلهٔ فراوان! و ترس فقر و تهیدستی عائله! و بعلّت گرفتاری زمانه!.

گفت:آنگاه؛ از پیش او نرفت، تا قالب تهی کرد!.

بعد از آن على عليه السّلام فرمود:

الحمدلله! که (خدا)، او را از دنیا خارج کسرد، در حسالیکه؛ پست و مسوهون و ملامتگر بود! سه بباطلی که جمعش کرد! و حقّی که منعش کرد! سه آنرا جمع و نگهداری کرد! و آنرا بست و بتحکیم درش پرداخت! در آن، بیابان و سرزمینهای بی آب و علف! و گرداب دریاها را پیمود!

ای (بشرِ) واقف و آگاه! به نیرنگ و خدعه مپردازد! ــ آنچنانکه رفیقت دیروز، پرداخت! ــ بیقین! روزِ رستاخیز، اندوه و پشیمانی فردی، از همه بیشتر است که؛ مالش را در میزان دیگری دید!. خدای عزّوجلّ! این را [بدارائی،] وارد بهشت کند! و آن را به [نداری]، وارد آتش!.

إمام صادق عليه السلام فرمود:

و روز قیامت، از این پشیمانتر، مردی است که ؛ مالی فراوان، با ترس و هراس! و زحمت زیاد و روی آور شدن خطرات! گِردآوری نمود، آنگاه مالش را در صدقات و خیرات و مبرّات، فانی کرد! و نیرو و جوانیش را در عبادات و قُرُبات از دست داد!. و او، با اینحال، برای علیّ بن أبیطالب علیه السّلام، فضیلت و حقّش را تشخیص ندهد! و برای او، موقعیّت و محلّش را در إسلام نشناسد! و فردی را که؛ یکدهم و یکصدم از فضائل او را دارا نیست، بالاتر و برتر از آنجناب بداند!. بر حجج و دلائل، آگاه میشود، امّا؛ روی آن، تأمّل نمیکند! بآیات و أخبار، علیه او، إحتجاج میشود! در عین حال، زیر بار نمیرود!

جز اینکه بگمر اهیش إدامه دهد و سرسختی کند!. پس؛ آن، از هر پشیمانی و حسرت، عظیمتر است!، بروز قیامت درآید، و حال آنکه؛ صدق اتش فی الْمَثَل همانندِ أفعی، مقابلش نمودار میشوند که او را نیش بزنند! و عبادات و صلواتش همانندِ فسرشتگانِ موّکلِ آتش، در پی او باشند! تا بگونهٔ خاصّی او را بدوزخ افکنند!.

(در اینحال) میگوید: ای وای برمن! آیا از نمازگزاران نبودم!؟ آیا از زکات پردازان نبودم!؟ آیا نسبت بناموس و مال مردم، از پاکدامنان نبودم!؟ پس؛ چرا باین مصیبت عظمی گرفتار شدم!؟

باو گفته شود: ای بدبخت! آنچه عمل کردی، بستو سود نسبخشید، و تسحقیقاً؛ بزرگترین فرائض و واجبات را بعد از توحید خدایتعالی! و إیسمان بسنبوّت مسحمد [رسول الله] (ص) به ضایع کردی! از معرفت حق علی [ولی الله] آنچه؛ لازم و ضروری بود، از بین بردی! بإمامت و پیشوائی دشمن خدا [که خدا، بر تو حرام نمود] إقدام کردی و ملتزم شدی! و اگر؛ بجای این رفتار و أعمالت، طاعت و عبادت روزگار از آغاز تا فرجامش برای تو بود! و بجای صدقات و خیراتت، تمام أموال دنیا را صدقه میدادی! ابلکه؛ بگنجایش زمین، طلا إنفاق میکردی!] تماماً؛ جز اینکه از رحمت خدا، ترا دور سازد، چیز دیگری نبود! و جز اینکه؛ ترا بخشم خدا، نزدیک کند، آثری نی!

إمام حسن (عسكرى) عليه السَّلام فرمود: أمير المؤمنين عليه السَّلام، از قــول رسولخدا (ص) إظهار داشت كه خدايتعالى! فرمود:

بگوئيد: إيّاك نستعين.

(یعنی:) بر طاعت و بندگیات (تنها از تو کمک میخواهیم!) و در کنار زدن حیله و شر دشمنانت (ای خدا! تنها، از تو کمک میجوئیم!) و آنچه بفرمائی! أمر، أمر تو است!. و آنحضرت (ص)، از جبرئیل، از طرف خدای عزّوجلّ! فرمود:

ای بندگان من! تمام شما، گمر اهید! جز کسی که هدایتش کردم. پس؛ از مسن، راهنمائی و هدایت، درخواست کنید، تا شما را هدایت کنم! و تمام شما، فقیرید! جز کسی که بی نیازش کردم. پس؛ از من، بی نیازی و غِنا، درخواست کسنید، تسا روزی و

رزقتان دهم. و تمام شما، گنهکارید! جز آنکه آمرزش و گذشتم را نصیبش کردم، پس؛ از من مغفرت و آمرزش بخواهید! تا شما را بیامرزم. و هر که بداند که من، بآمرزش و مغفرت، دارای توان و قدرتم! و او، بتوان و قدرتم مغفرت و آمرزش بخواهد، او را میآمرزم و باکی ندارم!.

و اگر براستی! أوّل و آخر شما و زنده و مردهٔ شما، (خلاصه،) از شما، هیچتر و خشکی نماند، جز اینکه؛ برپاک و نظیف کردنِ دل بنده ای از بندگانم اِجتماع کنند، در ملک و سلطنتم باندازهٔ پَرِ مگسی نیفز ایند!. و اگر براستی! أوّل و آخر شما و زنده و مردهٔ شما، (خلاصه،) از شما، هیچتر و خشکی نماند، جز اینکه؛ بر آلوده و بدبخت کردنِ دل بنده ای از بندگانم اِجتماع کنند، از مُلک و سلطنتم باندازهٔ پَرِ مگسی نکاهند!. و اگر براستی! أوّل و آخر شما و زنده و مردهٔ شما، (خلاصه،) از شما، هیچتروخشکی نماند، براستی! أوّل و آخر شما و زنده و مردهٔ شما، (خلاصه،) از شما، هیچتروخشکی نماند، جز اینکه؛ اِجتماع کنندو هر یک از آنها، آنچه بخواهد و بذهنش برسد، تمنّا و آرزو کند، باو عطا کنم! آن، در ملک و سلطنتم نمودی ندارد!، همچنانکه اگر!یکی از شما، برلب دریا گذر کند، و در آن، سوزنی فرو بَرد! آنگاه؛ بیرون آوَرد. و این، بدانجهت است که؛ من جواد و بخشنده ام! با عزّت و مجدم! بی نیاز و با محبّتم!. عطایم کلامی است و عذابم کلامی! پس؛ آنگاه که چیزی اِراده نمودم، جز این نیست که؛ باو میگویم: باشد! کلامی! سد.

ای بندگان من! بر ترین و بزرگترین بندگی و طاعات را بجا آورید! تا ایسنکه؛ بسامح و مدارا، با شما رفتار کنم ـ گر چه در ماسوای آن، کو تاه آمدید! ـ و بزرگترین و زشت ترین معاصی را رها کنید! تا در إرتکاب گناهانِ ماعدای آن، با شما مناقشه نکنم! البتّه؛ بزرگترین طاعات و بندگی، توحید من! و تصدیتی پیامبر من! و تسلیم بوصی او است، و آن، علی بن أبیطالب و پیشوایان پاکِ نسل او، صلوات الله علیهم است. و البتّه؛ بزرگترین معاصی، نزد من، کفرو ناسپاسی بمن! و پیامبر من! و جدائی و مخالفتِ ولی محمد است! \_ یعنی: علی بن أبیطالب و أولیاء بعد از او \_

پس اگر خواستید در [منظر أعلى!] و بالاترین شرف، نزد من باشید! نبایستی؛

هیچیک از بندگان من، نزدشما، از محمّد و بعدش علی بر ادر او آنگاه؛ فرزندانشان [که بکار و أمور بندگانم قائم اند!] ممتازتر و برتر باشد. بر استی؛ هر که عقیده اش چنین باشد، او را از شریفترین پادشاهان بهشتم قرار دهم.

و بدانید که؛ مبغوضترین آفریده، برای من، کسی است که ؛ بمن تمثّل و همانندی ابراز کند! و مدّعی ربوبیّتم شود! و بعد از او، مبغوضترینشان برای من، کسی استکه؛ همانندی و تمثّل بمحمّد، إظهار نماید! و با نبوّتش، نزاع و درگیری داشته باشد! و إدّعای نبوّت کند!. و بعد از او، مبغوضترینشان برای من، کسی است که؛ تـمثّل و همانـندی بجانشین محمّد، نشان دهد! و با شرف و بزرگواری و مقام او، نزاع و جـدال کـند! و بجانشینی و مقام او را مدّعی گردد!. و بعد از اینها ـکه مـتعرّض سخـط مـنانـد! و مدّعیاند آنچه را که مدّعیاند! ـمبغوضترینشان برای من، کسانـیاند که؛ مـددکار و معاون آنها محسوبند!. و مبغوضترین آفریده، برای من، بعد از اینها، کسانیاند که؛ بر فتار و کردار آنها راضیاند؛ گرچه مددکارشان نباشند.

و همچنین؛ محبوبترین آفریده، برای من، أفراد پایدار و قائمین بحق من اند. و برتر و أفضلشان نزد من، و گرامیترینشان بسرمن، [محمد]، سرور مخلوقات است. و گرامیترین و أفضلشان برمن، پس از وی، برادرِ (محمد) مصطفی علی مرتضی است. آنگاه؛ بعد از او، از أفراد پایدار و قائمین بعدل و داد [از إمامانِ حقّ و حقیقت] اند. و أفضل مردم، بعد از آنها، کسانی اند که؛ آنها را بر حقّ مسلمشان، یاری و مدد کردند. و بعد از آنها، محبوبترین آفریده نزد من کسی است که؛ بنانها منحبّ وَرُزد و بدشمنانشان بغض و عداوات! [اگر چه؛ یاری و مدد إمامان، بسرایش إمکان نداشته باشد!].



## دربارة «إهْدِنَا الصِّراطَ الْمُسْتَقيمَ»

إمام عليه السّلام فرمود: در [إهدنا الصّراط المستقيم] ميكوئيم:

برما، توفیقت را إدامه بده! آنچنان که، در روزگار پیشینمان، تـرا إطـاعت کــردیم! تــا همچنان، بروزگار آیندهٔ خود، ترا إطاعت کنیم!.

و [صراط مستقیم]، خود، دو صراط است: راهی در دنیا، و راهی در آخرت. و أمّا؛ راه مستقیم دنیا؛ همان کوتاهی از غلوّ! و از بین بردن تقصیر است! و (شخص،) آنچنان پایداری و إستقامت وَرْزد که؛ بچیزی از باطل، گرایش پیدا نکند. و راه دیگر؛ راه مؤمنین به بهشت است! که خود، (راهی است) مستقیم از بهشت باتش و غیر آتش عدول نکنند \_ جز راه بهشت (راه دیگری نیویند)!.

و إمام صادق عليه السّلام، در [إهْدِنَا الصِّراطَ الْمُسْقَيمَ] فرمود:

میگوئیم: ما را بصراط مستقیم، إرشاد فرما! یعنی؛ به لزوم و پیوستگی راهی که؛ بدوستی و حبّ تو، منجر شود! و به (سرای جاودان) بهشت و (رضوانت) برساند! و مانع پیروی هوی و هوس ماگردد! [که اگر پیروی کنیم، پوچ و نابود شویـم!] و مانع از إتّـخاذ آراء (شخصی) ما گردد! [که اگر إتّخاذ کنیم، بهلاکت رسیم!]

آنگاه؛ فرمود: البته! هر که؛ پیرو هوایش شد! و برأی خویش، با دیدهٔ إعجاب نگریست! همانند مردی است که؛ شنیدم [مردم پست!] او را ببزرگی یاد میکنند و وصفش مینمایند!. مایل دیدار او شدم، بنحویکه مرا نشناسد، تا مقدار و منزلتش را ببینم. باین

١ ــ غلوّ، در جائى است كه؛ إنسان، از حدّ معيّن خودش تجاوز كند!

مثلاً: چیزی بگوید و إظهار کند که از ناحیهٔ معصومین نرسیده باشد. چنانکه؛ دربارهٔ غالیان، إمام باقر علیه السّلام فرمود:

<sup>«</sup>گروهی اند که؛ در بارهٔ ما، چیزی قائل اند که ما، راجع بخودمان قائل نیستیم! پس؛ آنها از ما نیستند و ما از آنها نیستیم!» کافی، جلد ۲ صفحه ۷۵ و زمینهٔ تفسیر قرآن، صفحه ۶۹.

حساب، او را در موضع و محلّی دیدم که گروهی از مردم پست! (همچنان) بگردش حلقه زده اند. پنهان و مخفی از آنها ایستادم. باو، و ایشان با پوشش نقاب نگاه میکردم. همواره با مکر و حیله با آنها رفتار مینمود! تا اینکه؛ راهی مخالف راه دیگران، پیش گرفت! و از آنان، جدا شد و براه قبلی بر نگشت. و عامّهٔ مردم، بیدنبال حوائج خود پراکنده شدند. و من، دربی اش راه افتادم. چیزی نگذشت که بنانوائی، گذر نمود و غافلگیرش کرد! و از دکّانش دو قرص نان، بیدزدی برداشت! از او، درشگفت آمدم! سپس با خود گفتم؛ شاید با همدیگر، حساب و معاملهای دارند. آنگاه؛ بعد از این جریان، به صاحب اناری گذر نمود، و پیوسته مراقب بود، تا غافلگیرش کرد! و از پیش او، باندازهٔ حاجتش بدزدی برداشت! سپس؛ دائماً! او را دنبال کردم، تا به مریضی گذر نمود، و دو قرص نان و دو انار را پیش او نهاد و رفت، و دنبالش کردم. تا اینکه؛ در بیقعه و و دو قرص نان و دو انار را پیش او نهاد و رفت، و دنبالش کردم. تا اینکه؛ در بیقعه و مکانی از صحرا مستقر شد. باو گفتم: ای بندهٔ خدا! حقیقت اینست که؛ تعریف و خوبی مکانی از صحرا مستقر شد. باو گفتم: ای بندهٔ خدا! حقیقت اینست که؛ تعریف و خوبی ترا شنیدم و دیدارِ ترا مایل شدم! نتیجهٔ؛ ترا ملاقات کردم. امّا؛ از تو چیزی مشاهده کردم کمانی فکر و ذهنم را مشغول ساخت. آنرا از تو میبرسم تا خاطرم آسوده شود.

گفت چیست؟

گفتم که؛ دیدم بنانوائی، گذر نـمودی! و از او، دو قــرص نــان دزدیــدی! آنگاه بصاحب اناری مرور کردی، و از او، دو انار دزدیدی!.

إمام فرمود كه؛ او ــ قبل از هر چيز ــ بمن گفت: تو كيستى؟ باو گفتم: مردى از أولاد آدم ــ از أمّت محمّد (ص) ــ

بمن گفت: از چه کسانی؟

گفتم: مردی از أهل بیت رسولخدا (ص).

گفت: شُهرت كجا است؟

گفتم: مدینه.

گفت: شايد تو، جعفر بن محمدبن على بن الحسين بن على بن أبيطالب، هستى!؟ گفتم: آرى! گفت: با جهل و نادانی ات بچیزی که بآن مشرّف شدی! و اینکه علم و دانش جدّ و پدرت را رها کردی، شرفِ جدّ و تبار تو، برایت بی فایده است! چون؛ نبایستی، آنیچه را که حمد و ثنای آن و ستایش فاعل آن، واجب است، منکر شوی!.

گفتم: آن چیست؟

گفت: قرآن ـ كتاب خدا ـ

گفتم: و آنچه از قرآن که باو جاهلم چیست!؟

گفت: فرمايش خداى عزّوجل «مَنْ جاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلاْ يُجْزِيْ إِلاّ مِثْلَهَا»

همانا من؛ وقتیکه دو قرص نان، دزدیدم، دو [سیّنه] بسود. و زمانیکه؛ دو انار دزدیدم، دو [سیّنه]. این (رویهم) چهار [سیّنه]. و چون، هر یک از آنها را صدقه دادم، چهل [حسنه] شد! و از چهل حسنه، در إزاء چهار سیّنه، چهار حسنه، کم کن! سی و شش حسنه، باقی ماند!.

گفتم: مادرت بعزایت بنشیند! تو، بکتاب خدا، جاهلی! آیا؛ گفتار خدا را نشنیدی که فرمود: «إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ» آ

یقیناً تو؛ وقتیکه دو قرص نان دزدیدی، دو سیّنه بود، و چون؛ دو انار دزدیدی دو سیّنه!. چون؛ بدون أمر صاحبشان بغیر صاحبشان دادی، جز این نیست که؛ چهار سیّنه بچهار سیّنه افزودی! و چهل حسنه بچهار سیّنه نیفزودی! پس؛ شروع کرد به نگاه کردن من! که رهایش کردم و برگشتم!.

إمام صادق عليه السّلام فرمود:

بمانند این تأویلِ زشتِ جاهلانهٔ دور از حریم حق، گمراه میشوند! و گمراه میکنند!، و این، تأویل (و توجیهِ) معاویه است که آنچه لایق او است، بر او باد! او، زمانیکه بقتل عمّار یا سر رحمة الله علیه، پرداخت! لرزه بر اندام گروه کثیری افتاد! و

۱ \_ أنعام. آيه ۱۶۰

۲ \_ مائده، آیه ۲۷

گفتند؛ رسولخدا (ص) فرمود:

«عمار را، گروه تجاوز کار میکشد!»

در این لحظه، [عمر و عاص]، بر معاویه وارد شد و گفت: ای أمیر المؤمنین! مردم، بهیجان و إضطراب درآمده اند!.

گفت: برای چه!؟

گفت: بخاطر کشتن عمّار یاسر! آیا چنین نیست که؛ واقعاً! رسولخدا (ص) فرمود: «عمّار را، گروه تجاوز کار میکشد!»

معاویه باوگفت: در سخنت کوتاه آمدی! آیا؛ ما او راکشتیم؟! جز این نیست که؛ علیّ بن أبیطالب ــ هنگامی که؛ او را بین سرنیزه های ما افکند ــ او راکشت!. این مطلب، به (گوش) علی رسید، فرمود:

پس؛ در اینصورت، پیامبر خدا (ص) است که؛ حمزه را کشت! ــ هنگامی کــه او را بین سر نیزههای مشرکین افکند! ـــ

آنگاه؛ إمام صادق عليهالسّلام فرمود:

خوشا بحال كسانيكه؛ آنها چنانند كه رسولخدا (ص) فرمود:

«این دانش را دادگران هر نسلی حاملاند، که؛ تـحریف خـودسران و غالیان! و إدّعای دروغ پوچگرایان! و تأویل جاهلان را از آن، دور سازند!.»

در این لحظه، مردی بآنجناب گفت:

یابن رسول الله! من، بواسطهٔ بدنم از یاری شما عاجزم! و جز بیزاری از دشمنان شما! و لعن آنها را مالک نیستم! یس؛ حالم چگونه است؟

إمام صادق عليه السّلام باو فرمود:

پدرم از پدرش از جدّش حدیث نمود که، رسولخدا صلّی الله علیه وآله فرمود:

کسیکه؛ از یاری ما \_ أهل بیت \_ عاجز و ناتوان شد! و در نهان و خلوتهای خویش بلعن دشمنان ما پرداخت، صدای او را خدا، بجمیع فرشتگان \_ از زمین تا عرش الّهی \_ رسانید! و هر زمان که؛ این مرد، دشمنان ما را لعن خاصّی نمود، او را فرشتگان)، یاری و مساعدت کردند! و بلعن هر که مشغول است (آنان نیز) لعنش کردند!. آنگاه؛ به ثنای این (مرد إلّهی) پرداختند و گفتند:

بار إلها! براین بندهٔ خود، صلوات (وسلام) بفرست! بنده ای که؛ آنیچه در إمکانش بود (در راه تو) بخشید! و اگر بیش از آن، توانائی داشت، انجام میداد.
در اینهنگام؛ از جانب خدای عزّوجلّ! ندائی فرا رسد که:

حقیقةً؛ دعای شما را دوست داشتم! و ندایتانرا شنیدم! و بر روح وی ــ در روحها ــ صلوات (وسلام) فرستادم! و او را نزد خودم از أخیار و برگزیدگان و پاکیزگان قرار دادم!.

\*



## در بارهٔ «صراط الّذينَ أَنْعَمْت عَلَيْهِمْ»

إمام عليه السَّلام فرمود: [صراط الَّذينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ] يعني؛ بكوئيد:

ما را براه کسانی هدایت فرما، که؛ بتوفیق دین و طاعتت بر آنان نعمت ارزانی داشتی!، و آنها کسانی اند که؛ خدا فرمود:

«و آنانکه؛ خدا و رسول (وی) را فرمان ببرند، هم آنها با کسانی اند که؛ خدا، بر آنان نعمت، ارزانی داشته! \_ از پیامبران و صدیقین و شهدا و صالحین \_ و آنان [از حیث رفاقت] چه خوب (أفرادی) اند.»

و این مطلب، عیناً از أمیر المؤمنین علیه السّلام، بیان شده است. (آنجناب) افـزود که؛ آنگاه فرمود:

اینها، [إنعام شدگان] بمال و صحّت بدن نیستند اگر چه؛ همهٔ اینها، نعمت بارزی از جانب خدا است \_ آیا نمی بینید که اینها، گاهی کافر یا فاسق اند!؟ پس؛ ترغیب و تحریک نشدید که در دعا بخواهید که؛ بر آنان رهنمون گردید! فیقط مأمور شدید که بخواهید: براه کسانی رهنمون شوید که؛ بر آنان نعمت [ایمان بخدا، و تصدیق رسولخدا صلّی الله علیه وآله و سلّم، و ولایت محمّد وآل طیّب و طاهر او، و أصحاب نیک و بر گزیده اش] ارزانی گشته است! و تقیّهٔ خوب (از درگاهش بخواهید) که بدانوسیله از شر بندگان خدا و شر زندیقها [بدورانِ دشمنان خدا از کفرشان] سالم و در أمان باشید! (تقیّه ای مدارا کنید! و بآزار خود و مؤمنین، تحریکشان نکنید! (و مأمور شدید که؛) شناسائی و معرفت حقوق بر ادران مؤمن را (بخواهد).

پس؛ حقیقت اینست که؛ هیچ بنده و کنیزی نیست که موالی محمد و آل محمد و

١ = «وَمَنْ يُطِع الله وَالرَّسُولَ فَأُولِيْكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ الله عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهَ ذَاء وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أَوْلِيْكَ رَفِيقًا » نساء. آنة ۶۹

۲ \_ در معنی فارسی «أنعمت علیهم» گرچه عباراتی همچون؛ [کسانیکه بر آنها إنعام فرمودی] رساتسر است.
 آمًا؛ در این کتاب، بخاطر سادگی و روانی جمله، [إنعام شدگان] برگزیده شد.

یاران آنجناب باشد و با دشمنانشان دشمنی کند، مگر اینکه؛ حقیقة ٔ! جایگاه أمن و سپر محکمی از عذاب خدا، إتخاذ کرده است! و هیچ بنده و کنیزی نیست که؛ با بندگان خدا، به بهترین نوع، سازش و مدارا کرد ـ در حالیکه؛ با آن، در باطلی داخل نشد و از حقّی خارج نگشت \_ مگر اینکه؛ خدا نَفَسش را تسبیح! و عملش را پاک و پاکیزه قرار داد! و باو بصیرتی برکتمان سرّ ما و تحمّل خشم و غیظ [بر آنچه از دشمنان ما میشنود] عطا کرد! و باو، تواب کسی را داد که؛ در راه خدا، بخونش غلطان است!

و بنده ای نیست که؛ حقوق برادرانش را بعهده گرفت! و با جدّو جهد خود، حقّ منانرا إیفا کرد! و آنچه در إمکانش بود، داد! و از آنان، به گذشت و عفوشان راضی شد! و کنجکاوی آنها را رها نمود! و از (إشتباه و) لغزش آنها مرچه هست درگذشت! مگر اینکه؛ خدای عزّ وجلّ! روز قیامت، باو فرمود:

ای بندهٔ من! حقوق برادرانت را أدا کردی، و در آنچه بنفع تبو ببود، باستقصاء و کن کاوی آنها نپرداختی، و من بخشنده تر و کریم تر و سزاوار ترم بآنچه تو از باب کرم و مسامحه رفتار نمودی! و من، امروز، بر آن حقّی که تبرا و عده دادم، رفیتار کنم! و از رحمت و فضل بیکرانم بر تو افزون کنم! و در کوتاهیت بسبرخی از حقوقم بسر تسو کنجکاوی نکنم!

(إمام) فرمود:

آنگاه؛ ویرا بمحمّد و آل و أصحابش ملحق کند! و او را از شیعیان بـرگزیدهٔ آنــان قر ار دهد!.

سپس (آنجناب) افزود که؛ رسولخدا صلی الله علیه وآله، روزی بیکی از صحابهٔ خود فرمود:

ای بندهٔ خدا! در راه خدا، محبّت و دوستی کن. و در راه خدا، بغض کینه ورز. و در راه خدا، موالات کن. و در راه خدا، دشمنی کن. حقیقت ایسنت که؛ راهی به [ولایت خدا] جز بآت طریق، إمکان ندارد. و هیچکس طعم إیمان را نیابد، تا چنین شود! \_ اگر چه؛ نماز وروزه اش فراوان باشد \_ و تحقیقاً؛ برادریِ مردم، امروزه، اکثرش در (بارهٔ) دنیا است! بر این اساس، بیکدیگر إظهار دوستی کنند! و بر این اساس، بهمدیگر، خشم و کینه ورزند. و آن، چیزی از خدا، بی نیازشان نکند!.

در اینهنگام؛ مرد (صحابی) گفت:

یا رسولالله! برایم چگونه میشود که بـدانم؛ یـقیناً و حتماً! در راه خـدا، مـوالات و دشمنی إبراز نمودم!؟ و ولیّ خدا کیست؟ تا باو دشمنی ورزم!؟.

رسولخدا صلّی الله علیه وآله، بعلیّ بن أبیطالب علیه السّلام إشاره نـمود و فـرمود: آیا؛ اینرا می بینی!؟ گفت: آدی.

فرمود: ولی این، ولی خدا است، پس موالی او باش! و دشمن این، دشمن خدا است، پس موالی این، موالات کن! اگر چه بر استی؛ او، قاتل پدر و فرزند تو است! و با دشمن این، دشمنی کن! اگر چه بر استی؛ او، پدر و فرزند تو است!.

# دربارة «غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ الضَّالِّينَ»

أمير المؤمنين عليه السلام فرمود:

خدا، به بندگانش فرمان داد که؛ راه [إنعام شدگان] را از او، درخــواست کــنند! و (گروه ممتازِ إنعام شده،) همان پیامبران و صدّیقین و شهداء و شایستگاناند.

و (دستور فرمود) که؛ از راه غضبشدگان، (دوری کنندو) پناهندگی بخواهند. و (گروه غضب شده،) همان یهوداند! که خدا، دربارهٔ آنان فرمود:

«آیا؛ شما را به بدتر از آن ــ از حیث پاداش و جزا ــ نزد خدا، آگاه کنم!؟ کسی (بدترین جزاء، پاداش او است) که؛ خداوند، او را از درِ خویش رانده! و بر او، خشم و غضب کرده است!.»

و (دستور فرمود:) از طریق گمراهان (دوری کنندو) از او، پناهندگی بخواهند. و آنها، کسانی اند که؛ خدا، دربارهٔ آنان فرمود:

«بگو: ای أهل کتاب! در دینتان بنا حق خلو نکنید! و از هوای نفس گروهی که قطعاً! پیش از این، گمراه شدند! و (مردم) زیادی را گمراه کسردند! و از میان راه راست، بدور افتادند! تبعیّت نکنید!.»

و (این گروه) همان مسیحیاناند.

سپس؛ أمير المؤمنين عليه السّلام فرمود:

هر که، بخدا کافر شد، او کسی است کـه بــر او غضب شده! و از راه خــدای عزّوجلّ! گمراه گشته!

و حضرت رضا عليه السّلام فرمود: اينچنين است.

١ = «قُلْ هَلْ ٱنْبَنْكُمْ بِشَرَّ مِنْ ذَٰلِكَ مَثُوبَةً عِنْدَ اللهِ مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ» مائده، آية ٤٠
 ٢ = «قُلْ يْنا أَهْلَ الكِتابِ لاَتغْلُوا في دينِنكُمْ غَيْرَ الْحَقْ وَلا تَتَّبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ ضَلُوا مِنْ قَبْلُ وَ أَضَلُوا كَثَيراً وَضَلُوا عَنْ سَوَاءِ السّبيلِ» مائده، آية ٧٧

و در آن افزود: و هر که؛ در عبودیّت و بندگی، از أمیر المؤمنین، تجاوز کند، او، در زمرهٔ کسانی است که؛ بر آنها غضب شده! و جزو گمراهان است!.



## بحثی پیرامون: تفسیر إمام عسکری علیه السّلام

تفسیر إمام عسکری علیه السّلام، شامل تفسیر فاتحة الکتاب و 'بخشی از سورهٔ بـقره است، که إمام علیه السّلام، إملاء کرده و شیخ أبوجعفر محمّدبن علیّ بن بابویه قمی ــ ساکن ری ــ آنـرا از طریق (روائی) خودش، روایت کرده، و چندین بار، بچاپ رسیده است. چـاپ أوّل؛ در تـهران، سال ۱۲۶۸ هجری قمری، و چاپ دوّم؛ در سال ۱۳۱۳ قمری، و چاپ سوّم؛ در حاشیهٔ تفسیر قـمی در سال ۱۳۱۵.

گرچه در شناخت روایات، عوامل گوناگون دخالت دارد، امّا؛ آنها را میتوان در دو عامل زیر \_ که؛ أساس معرفة الحدیث است \_ خلاصه نمود:

۱ \_ سند روایت.

٢ \_ دلالت متن آن.

کسانیکه؛ تار و پود وجودشان با معارف و شناخت روایات، عجین شده! و شامّهٔ حدیث، پیدا کرده! و مدال «منّا أهل البیت» دریافت کرده اند، در سند حدیث و بررسی آن، چندان مشکلات و گرفتاری ندارند! و صحّت و سقم بیشتر آنها، مانند روز، بر ایشان واضح است! و دلالت حدیث، برای آنها، کاملاً روشنگر است.

گرچه؛ متن تفسیر إمام علیه السّلام در سورهٔ فاتحه، از لحاظ دلالت آن، کاملاً بی إشکال است، أمّا؛ در صحّت صدور آن، همهٔ پژوهشگران و بـزرگان، مـتّفق و هماهنگ نیستند! گروهی؛ بتحقیق سندش پرداخته و بر آن اعتماد کرده اند. و عدّه ای بی نظر، و گروهی؛ مردّد! و أحیاناً! به نقد و ردّ آن پرداخته اند!. از این میان، دشمنان شیعه نیز، برای «گِل آلود کردن آب و ماهی گـرفتن» فرصت را غنیمت شمرده! دربارهٔ رجال سند آن، مانند محمّد بن قاسم استر آبادی، یا دو فرزندر راوی – که؛ مستقیماً از امام علیه السّلام روایت کرده اند (یعنی: یوسف بن محمّد بـن زیاد، و علی بن محمّد بن سیّار) مسموماتی پخش کرده اند. شگفتا! برخی از بـزرگان، نـیز، سهـواً آنـرا تکرار بنوده اند! که از ساحتِ قدس آنان بسیار بعید بنظر میرسد، امّا چه باید کرد؛ الجواد قدیکبو!

تحقیقات زیر، برای پژوهشگر آن منصف، میتواند راهنما و چه بسا! قانع کننده باشد: علاّمه! میرزا حسین نوری، در خاتمه المستدرک صفحه ۴۶۱ مفصلاً در إعتبار این تفسیر، سخن گفته، و کسانی را که بر آن إعتماد دارند، بیان کرده است. گفتار او ملخّصاً چنین آست:

محمد بن قاسم إستر آبادی، از مشایخ شیخ صدوق، در تفسیر منسوب به إمام، \_ أبومحمد عسکری \_ علیه السلام است، که؛ در أغلب کتب او، مانند: من لایحضره الفقیه، و أمالی، و علل الشرایع، وغیر آنها \_ که نزد ما موجود است \_ زیاد از آن، نقل شده! و بر آنچه در آن تفسیر است، اعتماد کرده است، کما اینکه؛ این مطلب، بر آنها که؛ بتألیفاتش مراجعه کنند، پوشیده نیست. و در این مطلب، استوانههای مذهب و سدنهٔ أخبار، از او پیروی کرده اند. از جملهٔ آنها:

أبومنصور أحمدبن على بن أبيطالب، در إحتجاج.

قطب الدّين سعيدبن هبة الله راوندى، در خرائج.

رشیدالدین محمّدبن علیّ بن شهر آشوب، که جزماً! تفسیر را بامام علیه السّلام نسبت داده، و در جاهای مختلف مناقبش، از آن نقل کرده است.

محقّق ثاني ـ على بن عبدالعالى كركى ــ كه در إجازه اش به [صفى الدّيـن حلّي] بـعد از ذكر جمله اى از طرق و أسانيد عاليه اش، عاليترين سند را چنين دانسته:

«جمال الدّین أحمد بن فهد، از سیّد عالم نسّابه، تاج الدّین، محمّد بن معیّة، از سیّد عالم، علی بن عبدالحمید بن فخّار حسینی، از پدرش سیّد عبدالحمید، از سیّد فقیه مجدالدّین أبوالقاسم علی بن عریضی، از شیخ سعید رشید الدّین أبوجعفر محمّد بن شهر آشوب مازندرانی، از سیّد عالم، ذوالفقار محمّد بن معید العلوی الحسنی، هر دو آنها، از شیخ الإمام، عماد فرقهٔ ناجیه، أبوجعفر محمّد بن حسن طوسی، که او گفت: أبوعبدالله حسین بن عبیدالله غضائسری، بسما خبر داد که؛ أبوجعفر محمّد بن بابویه بما خبر داد که؛ محمّد بن قاسم مفسّر جرجانی، بر ما حدیث کرد که؛ وسف بن محمّد بن زیاد و علیّ بن محمّد بن سنان از پدرشان، از مولای ما و مولای کافّه مردم، أبومحمّد حسن عسکری از پدرش، از پدرش... صلوات الله علیهم أجمعین! فرمود که؛ رسولخدا (ص)، روزی ببر خی از أصحابش فرمود...»

از این مطلب، ظاهر میشود که؛ این تفسیر، نزد او در غایت اعتبار است. و همچنین؛ ظاهر

۱ \_ در نسخ چنین است و صحیح آن «سیّار» است.

میشود که؛ شیخ و غضائری، از إمام علیه السّلام با سند مذکور روایت میکنند ونزد آندو معتبر است، وإلاّ؛ از مرویّاتشان مستثنی میکردند. کما اینکه؛ این مطلب، بر کسیکه بطریق مشایخ، عارف باشد، پوشیده نیست.

فخر الفقهاء، شهید نمانی، بر أساس إعتمادی که بر آن تنفسیر دارد، از آن ننقل میکند. و در آخر إجازهٔ کبیرش به شیخ حسین بن عبدالصّمد گفته:

«و اگر طریقی را که؛ تا هر یک از مصنّفین و مؤلّفین، وجود دارد، همه را یادآور شویم، مطلب بدرازا میکشد، و خدایتعالی! ولیّ التّوفیق است. بایستی؛ از بین طُرُقی که؛ به مولا و سیّد ما و سیّد الکائنات! رسولخدا (ص)، میرسد، طریقی را بیان کنیم، که عالیتر باشد...»

آنگاه ؛ سندی بیان میکند که؛ در آن، محمّدبن قاسم جرجانی است.

علاّمهٔ مجلسی، در بحار میگوید:

«کتاب تفسیر إمام، از کتب معروف است، و صدوق، بر آن إعتماد کرده، و از آن أخذ نـموده است. اگر چه؛ بعضی از مـحدّثین، در آن طعـن زده انـد! ولی؛ صدوق، أعرف است! و زمـانش، از کسیکه بر آن کتاب، طعن زده! نزدیکتر است، و تحقیقاً؛ بیشتر علماء، از او روایت کرده انـد، بـدون اینکه در آن، غمزی روا بدارند.»

آنگاه میگوید:

«أنجه در إفتتاح تفسير إمام عسكري صلوات الله عليه مييابيم، بيان ميكنيم:

شیخ أبو الفضل شاذان بن جبرئیل بن إسماعیل قمی، أدام الله تعالی! تأییده، گفت که؛ سیّد محمّد بن سراهنگ حسینی جرجانی، بر ما حدیث کرد که؛ سیّد أبوجعفر مهتدی بن حارث حسینی مرعشی، بر ما حدیث کرد که؛ شیخ صدوق أبوعبدالله جعفر بن محمّد دوریستی، از پدرش، از شیخ فقیه أبوجعفر محمّد بن علیّ بن بابویه قمی رحمه الله، روایت کرده که؛ أبوالحسن محمّد بن قاسم إسترآبادی، بما خبر داد...»

آنگاه گفته:

«و در بعضی نسخهها، در أوّل سند، اینچنین است:

محمّدبن علیّ بن محمّد بن جعفر بن دقّاق، گفت: دو شیخ فقیه؛ أبوالحسن محمّدبن أحمدبن علیّ بن حسن بن شاذان، و أبومحمّد جعفر بن أحمد بن علیّ قـمی رحمهما الله! بـر مــن حـــدیث کردند، که شیخ ِ فقیه؛ أبوجعفر محمّدبن علیّ بن حسین بن موسی بن بابویه...»

### علاّمه حلّى در [خلاصة] گفته است:

«محمّد بن قاسم، یا أبوالقاسم مفسّر إستر آبادی ــ که؛ أبوجعفر بن بابویه، از او روایت کرده ــ ضعیف و کذّاب است و تفسیری را از او روایت کرده که؛ او، از دو نفر مجهول روایت میکند. یکی از آنها، به یوسف ابن محمّد بن زیاد، معروف است. و دیگری، به علیّ بن محمّد بن یسار، که ایندو، از پدرشان، و او از أبوالحسن ثالث علیه السّلام، روایت میکنند، تفسیر، از جانب سهل دیباجی، از پدرش وضع شده، که شامل این نوع أحادیث منکر است»!

از کتب رجال و حدیث \_ آنچه که در دست ما است \_ أحدی جنر إبن الغضائری، چنین مطلبی نگفته! و نیز، در این باره، کسی جز محقّق داماد، أحدی باو ملحق نشده است. وی در شارع النّجاة] در مبحث ختان، میگوید:

«و در أصول أخبار أهل البيت عليهم السّلام، وارد است كه؛ در زمان جنگ معاويه، زمين [نجو] أمير المؤمنين عليه السّلام را إبتلاع نموده است، و در تنفسير مشهور عسكرى عليه السّلام، كه بمولاى ما، صاحب العسكر! منسوبست، حديثى مطوّل، كه شامل حكايت آنحال است؛ منفصلاً! بيان شده، و من ميگويم: صاحب آن تفسير \_ چنانچه؛ محمّدبن على بن شهر آشوب رحمه الله! در معالم العلماء آورده، و من، در حواشى كتاب نجاشى و كتاب رجال شيخ، تحقيق كردم \_ حسن بن خالد برقى است [برادر أبى عبدالله محمّدبن خالد برقى، و عمّ أحمدبن أبسى عبدالله بسرقى]. و بإتّفاق علماء، ثقه و مصنّف كتب معتبر بوده است. در معالم العلماء گفته: [و هو؛ أخو محمّدبن خالد، من كتبه تفسير العسكرى من إملاء الإمام عليه السّلام]

و امّا؛ تفسير محمّدبن قاسم ــ كه محمّدبن قاسم، از مشيخـة روايـت أبــوجعفربن بــابويه

است، و علماء رجال، او را، ضعیف الحدیث شمرده اند \_ تفسیری است که؛ آنرا از دو مرد مجهول الحال، روایت کرده، و ایشان بأبی الحسن القالث الهادی العسکری علیه السلام إسناد کرده اند. و قاصران نامتمهران، اسناد را معتبر می پندارند! و حقیقت حال آنکه؛ تفسیر، جعلی است! و به أبومحمد سهل بن أحمد دیباجی، إستناد دارد، و بر أحادیث منکر! و أکاذیب أخبار، محتوی و منطوی است! و إسناد آن بإمام معصوم، مجعول بوده و إفترائی بیش نیست».

وی، چیزی بر آنچه که در [خلاصة] است، نیفزوده! و آنچه در [خلاصه] است از إبن الغضائری إتّخاذ شده، ــ چنانچه؛ از نقد الرّجال ظاهر است. ــ محقّقین، بر این گفتار، بروجوهِ مختلف! بطعن و إیراد، پرداخته اند! از آنجمله:

۱ ــ در جای خودمقر ر است که؛ تضعیفات إبن الغضائسری، ضعیف است؛ و بسر آن، اعتمادی نیست!

۲ ــ صدوق، که از محمّدبن قاسم ــ مصاحب خودش ــ تفسیر را أخـذ کـرده، کسی است که؛ از این کتاب، فراوان از او نقل میکند. و یادی از او نمیبرد، مگر ایـنکه؛ پشت سرش [رضی الله عنه] یا [رحمه الله] میگوید، و گاهی؛ با کنیهاش، او را یاد مـیکند. چگونـه ضعف و کـذبش، بـر او پوشیده مانده؛ و إبن الغضائری، بعد از قرونی آنرا شناخته است!؟.

۳ ــ چگونه؛ ضعف و كذبش، بر جماعتى كه اين تفسير جعلى را! ــ بزعم إبـن الغضائـرى ــ از صدوق، روايت كردهاند، مخفى مانده است؟ و اين جماعت، عبارتند از:

محمّدبن أحمدبن شاذان پدر أحمد ــ شيخ كراچكى ــ

و جعفر بن أحمد ــ شيخ القميّين در زمان خودش ــ كه صاحب كتب زياد است، و نيز شيخ و أستاد صدوق، بوده است.

و حسین بن عبیدالله غضایری، چنانکه؛ در إجازهٔ کرکی است.

و محمّدبن أحمد دوريستي.

و أبومنصور، أحمدبن على بن أبيطالب، طبرسي.

۴ ــ تفسير، به أبــومحمد ــ حسن عسكرى ــ عليه السلام مــنسوب است، نــه پــدرش
 أبو الحسن ثالث عليه السلام!.

۵ ــ سهل دیباجی و پدرش، در سند این تفسیر، داخل نیستند. و ایندو را أحدی در سند آن، ذکر نکرده است! بنابراین؛ نسبت جعل باو، کذب و إفتراء است! تمام اینها؛ کاشف از خلط مبحث است! و کلمات آنها را از إعتبار ساقط میکند!

۶ ــ طبرسی در إحتجاج، تصریح میکند که؛ آندو نفر راوی، از شیعهٔ إمامیّه اند. چــطور، میگوید که؛ از دو نفر مجهول! روایت میکند!؟. از محقّق داماد، عجیب است که؛ کسانی را که سند را معتبر دانسته و بر تفسیر، إعتماد کرده اند، نسبت قصور و عدم تمهّر داده است!؟ و حال آنکه آنها عبار تند از: جدّش، محقّق ثانی، و شیهد ثانی، و قـطب راوندی، و إبـن شهـر آشوب، و طبرسی و عبار تند از: عدّش، محقّق ثانی، و شیهد ثانی، و قـطب راوندی، و إبـن شهـر آشوب، و طبرسی و دیگر آن. علاوه بر این اشتباهات و اضح در کلام إبن الغضایری و خلاصة الأقـوال، تـامّل نکرده! و در آنها، ندانسته (و نسنجیده!) فرو رفته! بلکه؛ إشتباهاتی، إضافه بـر آنها، مـر تکب شده است!.

۷ \_ این مطالب، نسبت تضعیف بعلمای رجال است. إضافه بر اینکه؛ در رجال کشی و رجال نجاشی و فهرست شیخ طوسی و رجال شیخ طوسی، أصلاً! ذکری از آن نیست. و این اصول چهارگانه، خود، تکیهگاه این فن است. و او، فقط در [ابن الغضایری] تضعیف شده، و امّا [خلاصة الأقوال] نیز، گرچه بآن راضی است! أمّا ناقل کلام او است. و ناظر کلام او، غیر آنچه واقع است توهم میکند! و این خالی از نوعی تدلیس، نمیباشد!

۸ \_ گمان کرده که؛ تفسیری را که إستر آبادی روایت میکند، غیر تفسیری است که، حسن برقی آنرا روایت کرده! و این، توهم فاسدی است! این شهر آشوب، که در نسبت دادن آن ببرقی، هم او، أصل و أساس است! در مناقبش، از تفسیر موجودی نقل میکند که، آنرا إستر آبادی، در مواضعی روایت کرده، کما اینکه این مطلب، بر مراجعه کننده، پوشیده نیست. و در صدر آن، چنین گفته: «تفسیر الإمام أبی محمد الحسن العسکری علیه السّلام».

پس؛ آن تفسیر، نزد او، معتبر است و بر آن إعتماد دارد. بنابر این؛ اگر غیر آن تفسیری است که آنرا برقی روایت کرده، لازم میآید؛ دو تفسیر معتبر \_ که هر دو از إملاء إمام علیه السّلام است \_ موجود باشد!. و گمان نمیکنم، أحدی باین ملتزم باشد. پس؛ ناچار، یکی است و راوی آن متعدّد است. و حسن برقی، یا در مجلس إملاء، حاضر بوده، یا اینکه؛ از یکی یا هر دو آنها روایت کرده است. بلکه؛ جماعتی که بأسامی همهٔ آنها إشاره کردیم، از تفسیر موجود که آنرا إسترابادی روایت کرده، نقل میکنند.

۹ حدیث [نجو] که بآن إشاره نمود، در این تفسیر، موجود است. و إبـن شهـر آشوب، در
 [المناقب]، مختصر آنرا با عبارتش آورده است.

۱۰ ــ حکم بوجود مطالب ناپسند! و أکاذیب، در آن، بپیروی از إبن الغضائری است! ای کاش! ببرخی از آن، إشاره میکرد. آری! در آن، برخی معجزه های غریب! و قصه های طویلی است! که در غیر آن نیست. و آنها را بحساب «زشت و ناپسند!» آوردن، موجب میشود که؛ عدّه ای از کتب قابل إعتماد، از حریم حدّ إعتبار، خارج گردد!. در آن چیزی از أخبار غلوّ، أبداً نیست... علاّمه! شیخ آغابزرگ تهرانی، در کتابش «الذّریعه» میگوید:

شيخ ما (ميرزا حسين نوري) در [خاتمة المستدرك صفحه ٤٤١] مفصّلاً! در إعتبار ايس

١ \_ خاتمة المستدرك، صفحه 8۶۱

تفسیر، سخن گفته، و کسانی را که بر آن، إعتماد دارند! بیان کرده است، (همچون:) شیخ صدوق، در [من لایحضره الفقیه] و کتابهای دیگرش. و طبرسی در [احتجاج]. و إبن شهر آشوب در [المناقب] و محقق کرکی در إجازه اس بصفی الدین. و شهید ثانی در [المنیة]، و مولی محمد تقی مجلسی، در شرح المشیخة. و فرزندش علامه مجلسی، در بحار، و دیگر بررگان. و برخی از سندهای آنرا، که در صدر نسخههای این تفسیر، مذکور است، بیان داشته! که تمام آنها، به شیخ أبوجعفر «إبن بابویه»، منتهی میشوند. منجملهٔ آنها، این سند است که در چاپ أوّل آن، مذکور است. در أوّلش، بعد از بِسْمِاللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحیمِ، و حمد پر وردگار متعال! اینچنین سندش به إبن بابویه میرسد:

«إبن بابویه گفت: أبو الحسن محمّد بن قاسم مفسّر إستر آبادی خطیب که رحمت خدا، براو! به بما خبر داد که؛ أبو یعقوب یوسف بن محمّد بن زیاد، و أبو الحسن علیّ بن محمّد بن سیّار، برمن حدیث کردند و این دو نفر، شیعهٔ إما میّداند .... [و تشیّع این دو فرزند، از ناحیهٔ پدرشان است، نه اینکه؛ ابتداءً خودشان مستبصر شده باشند!]...»

(و این دو فرزند، از إمام حسن عسکری علیه السّلام، تعلیم گرفته اند، چنانکه در الذّریعه، چنین میخوانیم: آنگاه؛ إمام علیه السّلام بپدرهای آن دو فرزند فرمود:

این دو فرزند خود را بگذارید نزدمن بمانند، تا علمی بآنها إفاده کنم که؛ خداوند، آنها را باینوسیله مشرّف گرداند!) (

باید دانست که؛ طریق صدوق، باین تفسیر، در محمّد بن قاسم خطیب که نسبت داده اند که؛ ابن الغضائری، بجرح او پر داخته! \_ منحصر نیست، بلکه؛ در بعضی از مصنّف ات صدوق، طریق دیگری در روایت این تفسیر از آن دو نفر است! چنانکه؛ در أمالی صدوق، أوّل مجلس سی و سه، چنین روایت شده است:

«محمّدبن على إستر ابادى، رضي الله عنه گفت: يوسف بن محمّد بن زياد، و على بن محمّدبن سيّار، برما حديث كردند».

و نسخه، ظاهراً صحیح است. و إحتمال وقوع تصحیف از طرف ناسخ و تبدیل قاسم به علی، خلاف اُصل است. إضافه بر اینکه؛ از اُوّل تفسیر، پید است که؛ [دو فرزند]، حدود هفت سال در سامراء، إقامت داشتند. و بناچار، بعد از برگشت به إسترآباد، تفسیر را به اُهل إسترآباد، روایت

١ \_ الذَّريعه، جلد ۴ صفحه ٢٩٠

كرده اند. سن؛ حه مانعي دارد كه؛ از جملة آنها، محمّدين على إستر آبادي جليل القيدر ساشد؟ بطور بكه؛ شاگردش صدوق، او را دعا ميكند و درباره اش رضي الله عنه ميگويد! و اين، كاشف از جلالت مقام او است! و روایتِ [دو فرزند] در إسترآباد، مخصوص بمحمّدبن قاسم مفسّر خطیب نیست. و همچنین؛ روایت [دو فرزند]، فقط؛ منحصر نیست به روایت تنفسیری که برآنها إملاء شده، بلکه می بینیم، علی بن محمّد بن سیّار، که یکی از دو فرزند است، ندبهٔ مشهور سیّد السّاجدین عليه السّلام را ــ كه علاّمهٔ حلّى، بذكر طرق روايت خود، در إجازهٔ كبيرش به بني زهره، إختصاص داده \_ روایت میکند. و از آن طرق، روایت همین [إبن سیّار] را بیان کـرده، کـه؛ [نـدبه] را از أبويحيي (محمّد) بن عبدالله بن زيد المُقرى، از سفيان بن عيينه، از زهري، از امام سجّاد عليه السّلام بازگو ميكند. و يادآور شده كه؛ [ندبه] را أبومحمّد قاسم بن محمّد إستر آبادي [كه او نیز، یکی از پنج نفر از مشایخ صدوق است، که صدوق، بـدرک آنـها نـائل شده! و از آنـها، در إسترآباد و جرجان روایت کرده!] از علیّ بن محمّد بن سیّار نامبرده، روایت میکند. و از این پـنج نفر، أبو محمّد عبدوس بن على بن عبّاس جرجاني است، كه از او، به [أبو محمّد بن عبّاس جرجانی] نیز تعبیر میشود. و صدوق، از همین أبومحمّد قاسم، [ندبه] را روایـت کـرده، چنانکه در إجازة نامير ده است. و ابن أبومحمّد قاسم، غير از أبو الحسن محمّد مفسّر إستر آبادي خطيب است، که صدوق، از او، فراوان روایت کرده! چونکه؛ إختلاف کنیه و اسم و رسم دارند، اگرچه در بعضي مشايخ، مشتركاند. بطوريكه؛ هردو، از أبوالحسن علىّ بن محمّدبن سيّار روايت ميكنند [مفسّر، از او تفسیر را روایت کند، و أبومحمّد، از او ندبه را.] و برایشان مشایخ ویژه ای نمیز وجود دارد. أبو محمّد قاسم بن محمّد، بروايت [ندبه] از عبدالملك بن إبراهيم، إختصاص دارد! \_ چنانكه در إجازة نامبرده است \_ و أبو الحسن محمّد بن قاسم مفسّر خطيب، بمشايخ زياد ديگري إختصاص دارد! و از آنها، روایات زیادی ـ غیر از تفسیر إمام عسکری علیه السّلام ـ روایت میکند. و آنها، در كتب صدوق، مانند: من لا يحضره الفقيه، و عيون أخبار الرّضا (ع)، و أمالي، و إكمال الدّين، و توحید، و کتب دیگرش یافت میشود. و بخاطر معروف بودن خطیب مفسّر، و کثرت طرق و روایات او است، که؛ صدوق ــ تحقیقاً ــ فراوان! از او، روایت میکند! نه از محمّد بـن علی إستر آبـادی و

۱ \_ زُهْرى ميگويد: «شنيدم، مولاى ما، زين العابدين \_ على بن الحسين \_ عليهما السّلام بمحاسبة نفس خويش پرداخته! و با پرودگارش مناجات دارد و ميفرمايد: «يا نفس! حتّى مَ إلى الدّنيا ركونك» بحار، جلد ١٠٧ صفحه ١٢٧

أبو محمد قاسم بن محمد إستر آبادی. و این، بجهت آنست که؛ این دو، در رتبهٔ خطیب نیستند. و کثرت روایت از او، موجب شده که صدوق، در تعبیر از او، بتفنّن پر دازد! و گاهی؛ بکنیه از او نام ببرد! و گاهی؛ بدون کنیه. و گاه؛ و را خطیب، توصیف کند! و گاه؛ بدون آن. و گاه؛ مفسّر، یاد کند! و گاه؛ غیر آن. و زمانی؛ لفظ مفسّر را بر إستر آبادی مقدّم بدارد! و زمانی؛ عکس آن رفتار کند. و گاهی؛ إستر آبادی را بجرجانی تبدیل کند! یا از او به [محمد بن أبو القاسم مفسّر] تعبیر کند. و غیر دلک از چیزهائی که فهمیده میشود؛ تمام آنها، تعبیرات مختلفی از یک نفر صاحب شأنی است! که؛ أستاد فردی مانند شیخ صدوق که عارف بشئون آساتید خویش است میباشد. و در این باره؛ حقیقتِ معرفت و شناسائی را واجد است! و او را، با أوصاف مشهورش معرفی میکند، بخصوص با این توصیف که باو [مفسّر] میگوید! بلکه؛ از این توصیف، پیدا است، که او، از کسانی است که؛ در تفسیر، کتابی تألیف کرده، اگرچه مصنّفی نباشد! لاأقیل! کسی است که؛ از مشایخ إجازهٔ فردی مثل صدوق است! و إحتیاجی بتصریح نقه بودنِ او نیست \_ چنانکه در محلّس مشرّر است \_ . و لذا؛ صدوق، بطرز شگفت آوری! از او تجلیل میکند! و هنگامیکه؛ تنفسیر را از آن میبردازد، هرزمان که از دو فرزند] روایت مینماید، یا بر وایت أحادیثِ دیگری از سایر مشایخش میپردازد، هرزمان که از او نام میبرد، بطرز شگفت انگیزی! تبحلیل میکند! و دعا را در حسی آو، با [رضی الله عنه) و او نام میبرد، بطرز شگفت انگیزی! تبحلیل میکند! و دعا را در حسی آو، با [رضی الله عنه) و او نام میبرد، بطرز شگفت انگیزی! تبحلیل میکند! و دعا را در حسی آو، با [رضی الله عنه) و

و از آن أحادیث، روایت خطیب، از شیخش جعفر بن أحمد، از أبویحیی محمّد بن عبدالله بن زید مُقری ـــ در أمالی ـــ است. \

و از آنجمله؛ روایت او، از شیخش عبدالملک بن أحمد بن هارون از عثمان بن رجاء است، که در أمالی است. ۲

و از آنجمله؛ روایاتِ فراوانِ خطیب، از شخیش أحمد بن حسن حسینی است، که او، از کسانی است که؛ از إمام أبومحمد حسن عسکری علیه السّلام، روایت میکند، أمّا؛ او در کتب رجال، مذکور نیست! چنانکه؛ شرح حال و ترجمهٔ دو فرزندی که تفسیر را از إمام حسن عسکری علیه السّلام روایت میکنند، در آن کتابها نیست!.

شيخ صدوق، در أوّل باب سي ام، كه أوّل جزء دوّم كتابش؛ \_ عيون أخبار الرّضا (ع) \_

١ \_ أمالي صدوق: ٢٧١ چاپ نجف.

٢ \_ أمالي صدوق: ٢١٧ چاپ نجف.

#### است، میگوید:

«أبو الحسن محمّد بن قاسم مفسّر جرجانی رضی الله تعالی عنه! بـرما، حـدیث نـمود كـه؛ أحمد بن حسن حسینی، از حسن بن علی \_ أبو محمّد عسكرى \_ از پدرش از محمّد بن علی (تقیّ جواد) از پدرش رضا، از پدرش موسی بن جعفر... برما حدیث كرد»

آنگاه؛ با این أسناد، هشت حدیث دیگر \_ از آنچه که در تفسیر إمام عسکری نیست \_ آورده است. و بعین این سند، حدیثی در أمالی اینچنین میآورد:

«صدوق، از مفسر، از أحمدبن حسن حسینی، از حسن بن علی، از پدرش، از محمد بن علی، از پدرش رضا، از پدرش موسی علیهم السلام»

و از اینجا پیدا است که؛ سند دیگر که در أمالی (صفحه ۲۱۵) مذکور است، در آن، افتادگی و تصحیفی روی داده! و آن، چنین است:

«صدوق از مفسّر، از أحمدبن حسن حسینی، از حسن بن علیّ بن ناصر، از پدرش رضا، از پدرش موسی بن جعفر علیهم السّلام»

البتّه؛ كسيكه از پدرش رضا، روايت ميكند! جز محمّد بن على جواد نيست، پس؛ ناصر، تصحيف آن است! و واسطه، ساقط است.

بنابراین؛ از آنچه بیان کردیم، آسکار است که؛ مفسرِ نامبرده، از معروفین عصر خویش است و از مشایخ إجازهٔ کثیر المشایخ و واسع الرّوایه است! و اکنون میگوئیم که او، أهلیّت و شایستگی دارد که بروایاتش و توق و إعتماد حاصل گردد! و سز اوار است که بصحت آن روایات، سایستگی دارد که بروایاتش و توق و إعتماد حاصل گردد! و سز اوار است که بصحت آن روایات، و جزم و یقین بحجیّت آنها، إطمینان بوجود آید. و تحقیقاً ما؛ آنچه که از سیرهٔ راوی و شاگرد او شیخ صدوق و شرح و قایعش [از ولادت تا و فات او] میدانیم، بر این و اقعیّت، دلالت میکند. و ما، آنچه که از أحوال شاگرد او، معرفت و شناسائی داریم، انیست که؛ او از علمای متوسط نبود! بلکه؛ در جانب عظیمی از تفقه و و توق و تقوی بود! و در أمور دین، در غایت و رع و پایداری و إستقامت در جانب عظیمی از تفقه و و توق و تقوی بود! و در أمور دین، در غایت و رع و پایداری و استقامت بود! و از کسانی نبود که در امور دین، سهل انگار باشد! یا در أخذ حدیث، از غیر موتّق، روایت کند! حبه رسد به کذّا بین! حبه برجال (حدیث،) بینا و بصیر، و ناقد أخبار بود! [چنانکه در فهرست شیخ طوسی مذکور است]. بنابر این؛ حدیثِ ناقص العیار را أخذ نمیکرد!. چرا اینچنین نهرست شیخ طوسی مذکور است]. بنابر این؛ حدیثِ ناقص العیار را أخذ نمیکرد!. چرا اینچنین نباشد؟ در صور تیکه او، کسی است که؛ بدعای حضرت حجّه علیه السّلام متولّد شده! و آنه جناب،

۱ \_ أمالي صدوق: ۶۷

وی را چنین توصیف کرده که: [او، فقیه و خیر و مبارک است!] و در طول زندگانی اش در طلب حدیث، بگردش بلاد پرداخته! و در سفرهایش بدرکِ دویست و اندی! از شیوخ أصحاب ما، نائل آمد! و از جملهٔ آنها، این مفسّر است.

و شيخ ما (ميرزا حسين نوري) در خاتمة المستدرك (صفحه ٧١٣) آنها را إستقصاء نموده است، و در کتب رجال ما، جز تعداد کمی از آنها (بقیّه) ترجمه نشده است. و ما، فقط از اسنجهت، آنها را میسناسیم و برآنها إعتماد داریم، که أنها از مشایخ صدوق اند! که با دعای رحمت و رضوان در حقّ أنها! از أنان روايت ميكند، چونكه با أنها معاشرت داشت، و أحوال أنـانرا تـحقيق كـرد، و شناخت که آنها إستحقاق دعا دارند. و آن أحاديثي که در کتب و مصنّفاتش بـوديعه نـهاده، از آنـها شنيده، يا برآنها قرائت كرده است \_ مصنفاتي كه بالغ بر حدود سيصد تـ أليف است مو او خودش در أوّلِ [من لا يحضره الفقيه) بالصّراحه ميگويد كه؛ مصنّفاتش بـه دويست و چهـل و پـنج کتاب رسیده است! چنانکه باز در آن تصریح میکند که؛ در آن، از أحادیث، ذکری بمیان نمآورد مگر آنچه که آن، حجّت بین او و پروردگار او است! با این أوصاف، درکتاب حجّش ــ در بیاب تلبیه ــ روایت طولانی از این تفسیر آورده است. و از آن، غایت اعتماد صدوق، بر این مفسر [که راوی تفسیر إمام عسکری علیه السّلام است] آشکار میشود! تا این حدّ که؛ گفتارش را حجّــة بـین خود و خدایش می بیند. أمّا؛ متأسّفانه! برای این مفسر، شرح حال و ترجمهای، در أصول چهارگانهٔ رجالي، كه محقّق باشد و نسبتش بمؤلّفين از أتمّة رجال، ثابت باشد، (أصلاً) وجود ندارد! و أحدى از قدماى أصحاب، متعرّض او نشده است، نه از لحاظ مدح! و نه از لحاظ قدح! فقط؛ ترجمه مختصري از او را در «كتاب الضّعفاء» كه منسوب به [إبن الغضائري] رحمة الله عليه است، يافتم. بنابراين؛ ناچاريم از تاريخ إبتداي ظهور اين كتاب، و أحوال مؤلّف و صحّت إنتساب آن به [إبن الغضائري] و عدم صحّتش، بتفحُّص يردازيم. بنابراين ميگوئيم:

أمًا؛ أصل «كتاب الضّعفاء» و تاريخ بدو ظهورش:

\*

بعد از تتبع و پژوهش، برای ما ظاهر شده است که: أوّل کسیکه بآن پی برد، سیّد جمال الدّین أبو الفضائل أحمد بن طاووس حسنی حلّی است (که در سال ۶۷۳ وفات یافته) و سیّد، در کـتاب خود «حلّ الإشکال فی معرفة الرّجال» که در سال ۶۴۴ تألیف کرده، آنرا بتر تیب خاصّ آن، مندرج

۱ \_ چنانکه در فهرست شیخ طوسی است.

ساخته، و عبارات کتب پنجگانهٔ رجالی را که عبارتند از؛ رجال شیخ طوسی، و فهرست او، و إختیار کشّی، و نجاشی و [کتاب الضّعفاء] منسوب به إبن الغضائـری ــ در آن جمع کـرده است. و سیّد، در أوّل کتابش، بعد از ذکر کتب پنجگانه، چنین میگوید:

«و برای من، دربارهٔ همهٔ این کتابها، روایات متّصلهای است، بجز کتاب إبن الغضائری» و از این عبارات، آشکار میشود که؛ سیّد، آنرا از أحدی روایت نکر ده! فقط؛ آنیرا منسوب باو یافته است. و سیّد، کتاب دیگری، راجع به ممدوحین، که منسوب بـه إبـن الغضائــری بــاشد، نیافته! وإلاّ؛ بدرج آن نیز میپرداخت، و بر [ضعفاء] إكتفا نمیكرد. سیس در این مطلب، دو شاگر د سيّد: علاّمة حلّى در [خلاصة]، و إبن داوود در رجالش از سيّد، تبعيّت كرده اند. و أنجه أستادشان سيّد ابن طاووس در «حلّ الإشكال» بدرجش ير داخته، آنها در كتابشان، عبن آنر ا وارد ساختهانيد. و [إبن داوود] هنگام بيان شرح حال أستاد نامبر ده اش، تصريح ميكند كـه؛ أكثر فـوائد و نكتههاي این کتاب، از إشارات و تحقیقات این أستاد است. آنگاه؛ متأخّرین علاّمه و إبـن داوود، همگی از اين دو نفر نقل ميكنند، حو نكه؛ نسخة «كتاب الضّعفاء» كه سنّد بن طاووس، آنير ا سافته، تـحقيقاً؛ خبرش از متأخّرین سیّد، منقطع است. و از کتاب منسوب به این الغضائــری، بــجز آنــچه سیّد بــن طاووس در کتاب خود «حلّ الإشكال» جا داده، چيزي باقي نيمانده است. و اگير آن نيبود، از اين کتاب، أثري باقي نبود. و درج آن از طرف سيّد، بخاطر إعتبارش نـزد سيّد نـيست، بــلکه؛ بــراي اینست که، ناظر کتابش، از روی بصیرت، بآن نظر کند! و بر جمیع آنچه در حقّ اینشخص ــ حق یا باطل ــ گفته شده یا گفته میشود، آگاه و مطّلع باشد، تا ملزم بتتبّع و إستعلام از حقیقت مطلب گردد. بنابراین؛ سیّد، آنرا درج ننمود، مگر؛ بعد از چنین إثباره و إیمائی بشأن کتاب، که: أوّلاً: بـحس ترتيب يادآوريش بعد از همه، آنر ا يادآور شده. ثانياً: تصريح باينكه؛ آن، از مرويّات او نيست، بلكه؛ آنر ا منسوب به إبن الغضائري يافته است. نتيجةً؛ صحّت إنتساب آنر ا به إبن الغضائري از ذمّة خود، تبرئه ميكند. و باين نيز إكتفا نميكند، بلكه؛ در أوّل كتابش بتأسيس ضابطة كلّي برداخته كـ هسستي تضعیفاتی را که در این کتاب وارد است، إفاده میکند ــ حتّی اگر فرضاً نسب آن بـمؤ لّفش مـعلوم باشد \_\_\_

عنوان این ضابطه را چنین قرار داده است:

۱ حجمال الدّین، أبو منصور حسن بن سدید الدّین، یوسف بن زین الدّین علیّ بن مطهّر حلّی، کـه در سال ۶۴۸ مـتولّد شد
 و در سال ۷۲۶ وفات یافت، و در نجف أشرف! مدفون گر دید.

۲ ــ حسن بن داوود حلّی، که در سال ۴۴۷ متولّد شد، و کتاب رجالاس را در سال ۷۰۷ تألیف کرد.

«قاعدهٔ کلّی در جرح و تعدیل، که در این باب، از آن بینیازی نیست!» و حاصلش اینکه:

سکون بقول مادح، با عدم معارض، راجح است. امّا؛ سکون بقول جارے ــ ولو اینکه بــدون معارض باشد ــ مرجوح است.....

مرادش اینست که؛ از قدح، آنچه در «کتاب الضّعفاء» است، أثری ندارد. و بنابر تـقدیر هر دو صورت ــ وجود معارض با آن، و عدمش ــ بآن، إطمینان حاصل نـمیشود، (یـعنی:) بـا وجود معارض، بمعارضه ساقط است. ــ إلحاقاً له بـالغالب ــ بجهت شیوع تهمت در قدح و شایع نبودنش در مدح.

خلاصه: كتاب «حلّ الإشكال» كه در آن، «كتاب الضّعفاء» مندرج است، بخطّ مؤلّفش سيّد بن طاووس، تا سال یکهزار و اندی، موجود بود. ابتداءً؛ نـزدشهید ثـانی بــودـــ چنانکه آنــرا در إجازه اش بشيخ حسين بن عبدالصمد، بيان كرده است \_ و بعد از او، بفرزندش صاحب معالم، منتقل شده! و از آن، کتابش را که موسوم به «تحریر طاووسی» است، استخراج کرده ۱، سپس؛ آن نسخه، عیناً نزد مولی عبدالله تستری (که در سال ۱۰۲۱ در اصفهان وفات یافته) مـوجود بــوده است. [ألبتّه؛ آنچنان كهنه! كه در معرض تلف و نابودي قرار داشته!]. بخصوص؛ عبارات «كتاب الضّعفاء» منسوب به إبن الغضائري را بترتيب حروف، از آن إستخراج كرده و در أوّلش فقط سبب إستخراجش را بيان داشته. آنگاه؛ شاگردش مولى عنايت الله قهپائي، تمام آنچه را كه، مولى عبدالله نامبرده، إستخراج كرده، در كتابش «مجمع الرّجال» جا داده است! و در اين «مجمع الرّجال» كـتب پنجگانه رجالی، جمع آوری شده، حتّی؛ خطبه هایش \_ عیناً \_ در أوّل این مجمع، آورده شده است. أمًا؛ إبن الغضائري، كه «كتاب الضّعفاء» باو منسوب است، نه در فهرست شيخ، شرح حال مستقلّى دارد! و نه در «نجاشي»!. و مراد از إبن الغضائري، همان أبو الحسين أحمد بن أبي عبدالله حسين بن عبيدالله بن إبراهيم غضائري است، كه؛ يدرش حسين بن عبيدالله از أجلَّه مشايخ طوسی و أبو العبّاس نجاشی است. او، معاصر این دو نفر بود، و شیخ طوسی در أوّل «فهرست»، اورا از شیوخ طایفه و أصحاب تصانیف، بشمار آورده او با نجاشی، در قرائت بر پدرش حسین بن عبيدالله شركت داشته \_ چنانكه؛ نجاشى، آنرا در حالات أحمد بن حسين بن عمر، بيان داشته است ـ و در قرائت بر أحمد بن عبدالواحد نيز، مشترك بوده اند! [چنانكه ازرا در شرح حال على

١ \_ الذَّريعه، جلد ٣: ٣٨٥

۲ - که در سال ۴۱۱ از دنیا رفته است.

بن حسن بن فضّال، بیان کرده است]. بلکه؛ چه بسا! از شرح حال علیّ بن محمّد بن شیران (متوفّی در سال ۴۱۰) ظاهر میشود که؛ أبو الحسین أحمد، نیز، از مشایخ نجاشی است. زیرا: نجاشی با ابن شیران نامبرده، نزد أبو الحسین أحمد إبن غضائری جمع میشدند. و إجتماع نزد عالم و حضور در مجلسش، جز برای استفادهٔ علمی از آن عالم نیست. و شاید استظهار آیة الله بحر العلوم رحمة الله علیه در «فوائد الرّجالیّه» که فرمود: [او، مانند پدرش از مشایخ نجاشی است] و جهش این باشد. ولی؛ بخاطر کوتاهی عمرش بعید است \_ چنانکه بیان خواهیم کرد \_ اگرچه قهبائی هم در «مجمع الرّجال» از این شرح حال، آنرا حمایت کرده است.

بهرحال؛ وفاتش در حیات شیخ طوسی و نجاشی و پیش از تألیف دو کتاب اینها، إتفاق افتاد. زیرا؛ در تراجم کتابهایشان، هرجا از او یادی کردهاند، برایش از خدا، طلب رحمت نموده اند! بلکه؛ شیخ طوسی، بسبب و فات او، که قبل از چهل سالگی اش إتفاق افتاد! بر او، إظهار تأسف میکند! و در أوّل «فهرست» گفته که؛ شیوخ طایفه از أصحاب حدیث، برای تصانسیف أصحاب و أصولشان، فهرست تهیّه کردند، ولی او، در بین آنها، کسی را نیافت که آنرا بطور کامل، أنجام داده باشد! یا أکثرش را بیان کرده باشد! مگر؛ إبن الغضائری، که چنین کاری را کرده است. او، دو کتاب تألیف کرد، یکی در ذکر مصنفات و دیگری در أصول. و باندازه ای که یافته و بر آن قادر بوده، این دو کتاب را کامل کرده است. جز اینکه؛ از أصحاب ما، أحدی، این دو کتاب را کامل کرده است. جز اینکه؛ از أصحاب ما، أحدی، این دو کتاب را این دو کتاب و او رحمة الله علیه، از دنیا رفت! و برخی از ورثهٔ او، شروع به از بین بردن این دو کتاب و کتابهای دیگرش کردند. و از وفاتش به [إخترام] تعبیر شده، (چون؛) در حدیث این دو کتاب و کتابهای دیگرش کردند. و از وفاتش به [اخترام] تعبیر شده، (چون؛) در حدیث است که؛ «من مات دون الأربعین فقد إخترم» و شاید از شدّت جزع و ناراحتی بر کوتاهی عمر او بود، که؛ برخی از جهّالِ ورثهاش، قصد از بین بردن آثار او کردند اعمّ از آن دو کتاب و کتابهای دیگرش به برخی از بخهالِ ورثهاش، قصد از بین بردن آثار او کردند اعمّ از آن دو کتاب و کتابهای دیگرش به برخی از به از او نبینند! و غم و اندوهشان تجدید نشود!.

خلاصه، صریح کلام شیخ اینست که: او، دو کتاب تألیف کرد، أمّا؛ با کتب دیگرش تلف شد. نجاشی، برای او، تصنیفی غیر آنچه ما، از او بعنوان «التّاریخ» نقل کردیم، بیان نکرده است. أمّا؛ برای ما، بعد از تأمّل، عدم صراحت کلامش ــ در اینکه برای او کتاب تاریخ است ــ ظاهر شد. بخاطر إحتمال اینکه ضمیر در [تاریخه] به مرگ برقی برگردد، و مرادش چنین باشد: «قال إبن الغضائری فی تاریخ موت البرقی کذا» آنگاه؛ قول [ماجیلویه] را در تاریخ مرگش، برآن معطوف

۱ \_ یعنی: کسیکه، قبل از چهل سالگی بمیرد، هلاک شده است.

داشته است. بعد از زمان شیخ و نجاشی، نسبت «کتاب الضّعفاء» یا غیر آنر ا بـ د [ایـن الغضائـ ی] نیافتیم! تا عصر سیّد بن طاووس ، که وی، کتاب نامبرده را یافت! و در کتابش بخاطر هدفی که بآن إشاره كرديم مندرج نمود. در عين اينكه ــ صريحاً ــ صحّت نسبتش را تعهّد نكرده است. بس؛ روشن شد كه؛ اين إبن الغضائري، اگرچه از أجلَّهٔ معتمدين و از نظائر شيخ الطَّائــفه و نجاشی است! و این دو بزرگوار، با او مصاحب بوده اند! و بر آراء و أقوالش مطّلع گشته انـد! و در دو كتاب خود، أقوالش را از او نقل ميكنند، إلاّ اينكه؛ نسبت اين «كتاب الضّعفاء» باو، از آن چیزهائی است که؛ أصلی برایش نیافتیم، حتّی؛ ناشر آن، صحّتش را برعهده نگرفته! و از آن، تبرّی جسته است!. بنابراین؛ برای ما شایسته است که؛ إبن الغضائری را از إقدام در تألیف این کتاب، مبرًا بدانیم! و از إرتكاب در هتك این بزرگوارانی كه؛ به عفاف و تقوی و صلاح مشهوراند! و در آن کتاب، مذکوراند! و بأنواع جرح، مطعوناند! ساحتش را منزّه بداریم. بلکه؛ جملهای از جرحش بكساني سرايت دارد كه از عيوب، مبرّا هستند! چنانكه؛ در جرح اين مفسّر إسترآبادي، اينست كه؛ او «ضعیف و کذّاب است»! و حال آنکه؛ صدوق، تحقیقاً؛ زیاد از او روایت میکند! و بـر او، غایـت إعتماد را دارد! تا آن اندازه كه؛ وي را حجّت بين خود و خدايش قرار داده است! (با اين وصف!) آیا؛ از اینکه او کذّاب باشد! یکی از دو حالت، لازم نمیآید!؟. یا، تکذیب شیخ طوسی! در اینکه، صدوق را چنین توصیف کرده که؛ [او، برجال، بصیر! و نقّاد أخبار است!]. یعنی: صدوق، که از او أخذ حديث كرده! و بر او إعتماد شديد دارد! اگر؛ از روى جهل و ناداني اش باو باشد! (و نداند) كه او كذَّاب است! در أنصورت؛ نتيجه اين ميشود كه؛ أنطور كه؛ طوسي، او را بصير و نـقَّاد! تـوصيف نموده، واقعيّت ندارد!. و يا، لازم ميآيد كه؛ (نعوذ بالله!) حضرت حجّة عليه السّلام، تكذيب شود!. چونکه حضرت، در توقیعش، او را به؛ خیر و فقیه در دین، تبوصیف کرده، چنانکه؛ آیة الله بهجر العلوم رحمة الله عليه، در «فوائد الرّجاليّه» أنرا حكايت كرده است. [اگر چنانيچه؛ (صدوق) از روی عمد و علم و آگاهی بحالش، آنرا از او أخذ کرده باشد!.].

با اینوصف، چگونه بر شیخ صدوق، که شاگرد و معاصر او بود، کذّاب بودنش پنهان مانده! و بر آن، مطّلع نشده است! امّا؛ کسیکه در سالیان درازی! بعد از وفات صدوق، بدنیا آمده، برآن مطّلع گشته است!؟ و چگونه؛ پدر إبن الغضائری، بر کذب او، واقف نشده! و آنرا با سندش با سایر علمائی که؛ محقّق کرکی، آنها را در إجازه اش یادآور شده باز او روایت کرده! و فرزندش بر کذب او، بعد از مرگ پدرش مطّلع شده است!؟ همهٔ اینها، قرائنی است، که ما را براین دلالت



میکند که؛ این کتاب، از تألیف او نیست. و جز این نیست که؛ برخی معاندین إثناعشری که دوستدار إشاعهٔ فحشاء! در بین مؤمنین اند! \_ تألیف کرده، و بعضی أقوال را در آن مندرج ساخته، و بشیخ و نجاشی نسبت داده! که آنها، در دو کتابشان به إبن الغضائری نسبت داده! تما نسبت دادن باو، برایش إمکان دهد تا بتواند از إفترائات و أکاذیب، آنچه که در آن مندرج نموده، ترویج کند! و از آن إفترائات، قول او است با سنکه؛

«مفسّر إسترآبادی، این تفسیر را از دو نفر مجهول، روایت کرده است»

چون؛ در راوی، بعد از شناسائی اسم و کنیه و نسب و نسبت و مــذهب و آئــین و مــقرّ و سرزمینش، جهالتی باقی نمانده است.

و از جمله، قول او است باینکه:

«آن دو نفر مجهول، از پدرانشان از إمام، روایت میکنند».

با اینکه؛ در أوّل کتاب و خلال آن، بعدم واسطه، تصریح شده است.

و از جمله، قول او است باینکه:

«إمام، همان أبوالحسن سوّم است».

با اینکه؛ در موارد زیادی از آن، تصریح است باینکه؛ إمام، أبو محمد حسن، پدر حضرت حجّة، علیهما السّلام است.

و از جمله؛ قول او است بالنكه:

«تفسیر، از سهل دیباجی، از پدرشی جعل شده است».

با اینکه؛ نه برای سهل، اسمی در سند تفسیر است؟ و نه برای پدرش؟!

و از جمله؛ قول او است باینکه:

«مشتمل بر مطالب زشت و نایسند است».

با اینکه؛ در آن، جز بعضی معجزات غریب! \_ که در جای دیگر نیست \_ پیدا نمیشود.

و آنچه، ما بیان کردیم، همان وجهی است که؛ قدیماً و جدیداً ــ سیرهٔ جاری بین أصحاب ما است، از عدم إعتناء بآنچه که إبن الغضائری از جرح، بآن متفرّد است! و این، بجهت عدم ثمبوتِ جرح او است، نه عدم قبول جرح او ــ چنانکه بعضی، سابقهٔ ذهنی دارند ــ ا

قدرت الله حسيني شاهمرادي

الحمدلله ربِّ العالمين



١ \_ الذّريعه، جلد ۴: ٢٨٥ تا ٢٩١